Volume 2 (1), November 2025

Analisis Surat Al-Baqarah Ayat 205; Tinjauan Aplikatif Prinsip-Prinsip
Syariat dalam Penyelesaian Konflik Lingkungan

Muhammad Basoril, M. Ibnu Farid Mubarok?
Ma’had Aly Lirboyo Kediri, Indonesia
2Al-Ahqof University, Yaman
1radenjangkung24@gmail.com

2mubarokstell@gmail.com

Abstract

This study examines Surah Al-Baqgarah, verse 205, within the framework of Islamic
law principles and their application in resolving environmental conflicts.
Environmental destruction caused by human exploitation, such as deforestation,
mining, and industrial waste, has become a global crisis with severe impacts on
society, the economy, and ecology. Cases such as nickel mining on Obi and Wawonii
Islands in Indonesia illustrate how uncontrolled industrial activity leads to
ecological imbalance and social injustice. Using a qualitative approach with library
research, this study explores Qur’anic exegesis, hadith literature, and classical
Islamic legal thought to uncover the normative foundations of environmental ethics.
The findings reveal that Islam emphasizes justice (al-‘adl), responsibility
(mas’uliyyah), and sustainability (Isti ‘mar) as integral principles of law. These values
are rooted in the concept of human beings as God’s stewards (khulafi’ fi al-ard)
mandated to protect creation, rather than destroy it. This study argues that
implementing Islamic values can provide theoretical contributions to environmental
jurisprudence (figh al-bi’ah) and practical guidance for policymaking, conflict
resolution, and community empowerment in addressing ecological crises. This
study highlights the urgency of integrating Islamic legal perspectives into
sustainable development policies to preserve both nature and human dignity.

Keywords: Surah Al-Baqgarah, Islamic Law, Environmental conflicts, Sustainability,
Figh al-bi’ah.

Abstrak

Studi ini mengkaji Surah Al-Baqarah ayat 205 dalam kerangka prinsip-prinsip
hukum Islam dan penerapannya dalam penyelesaian konflik lingkungan.
Kerusakan lingkungan yang disebabkan oleh eksploitasi manusia, seperti
deforestasi, pertambangan, dan limbah industri, telah menjadi krisis global dengan
dampak yang parah terhadap masyarakat, ekonomi, dan ekologi. Kasus seperti
pertambangan nikel di Pulau Obi dan Wawonii di Indonesia menggambarkan
bagaimana  aktivitas industri yang tidak terkendali menyebabkan
ketidakseimbangan ekologi dan ketidakadilan sosial. Dengan menggunakan
pendekatan kualitatif melalui studi pustaka, penelitian ini mengeksplorasi tafsir
Alquran, literatur hadits, dan pemikiran hukum Islam klasik untuk mengungkap
dasar normatif etika lingkungan. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa Islam
menekankan keadilan (al-‘adl), tanggung jawab (mas’iliyyah), dan keberlanjutan
(isti'mar) sebagai prinsip integral hukum. Nilai-nilai ini berakar pada konsep
manusia sebagai khalifah di bumi (khulafa’ fi al-ard) yang diberi amanah untuk
menjaga ciptaan, bukan merusaknya. Studi ini berpendapat bahwa penerapan nilai-

25


mailto:radenjangkung24@gmail.com
mailto:mubarokstell@gmail.com

nilai Islam dapat memberikan kontribusi teoretis terhadap yurisprudensi
lingkungan (figh al-bi’ah), serta panduan praktis bagi pembuatan kebijakan,
penyelesaian konflik, dan pemberdayaan masyarakat dalam menghadapi krisis
ekologi. Studi ini menyoroti urgensi integrasi perspektif hukum Islam dalam
kebijakan pembangunan berkelanjutan untuk menjaga kelestarian alam sekaligus
martabat manusia.

Kata Kunci: Surah Al-Bagarah, hukum Islam, konflik lingkungan, keberlanjutan,
Figh al-bi’ah.

PENDAHULUAN

Abad ke-21 ditandai oleh percepatan pemanfaatan sumber daya alam pada skala
yang belum pernah terjadi sebelumnya. Aktivitas ekstraktif, industrialisasi pesat,
konversi lahan masif, serta pola konsumsi intensif telah menimbulkan degradasi
lingkungan yang meluas mulai dari deforestasi, degradasi lahan pertanian,
pencemaran perairan, hingga perubahan iklim yang mempengaruhi siklus
hidrologi dan frekuensi bencana.!

Di Indonesia, korporasi ekstraktif dan proyek-proyek pembangunan yang
tidak memperhatikan prinsip kelestarian telah menimbulkan kerusakan
ekosistem lokal dan memicu konflik antara masyarakat, negara, dan pelaku
usaha. Fenomena ini terlihat jelas pada kasus-kasus kerusakan pulau-pulau kecil
akibat izin pertambangan dan aktivitas tambang nikel yang berdampak
langsung pada mata pencaharian nelayan, fungsi lahan pertanian, serta risiko
bencana alam yang meningkat.>? Dampak sosial-ekologis tersebut tidak semata-
mata bersifat lingkungan saja, melainkan juga menggerus tatanan ekonomi lokal,
menurunkan kesejahteraan masyarakat miskin, menimbulkan problem
kesehatan publik, dan mengakumulasi ketegangan sosial yang mudah memicu
konflik berkepanjangan.

Di banyak kasus, konflik lingkungan bukan sekadar perselisihan sumber
daya, melainkan manifestasi ketidakadilan distribusi manfaat dan beban
lingkungan antara pihak-pihak berkepentingan, seperti pihak korporasi dengan
pihak berwenang setempat. Perkembangan ini menuntut pendekatan
penyelesaian konflik yang mengintegrasikan aspek hukum dan etika, termasuk

! Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC), Climate Change 2023: Synthesis Report (Geneva: IPCC,
2023).

2 “TanahKita,” accessed October 31, 2025,
https://tanahkita.id/data/konflik/?sektor=S2&tahun=2025&tipe=&bulan=12&mmode=1.

26



dimensi agama yang memengaruhi cara pandang dan perilaku komunitas
muslim besar di Indonesia.

Kasus kerusakan di Pulau Obi (Halmahera Utara) dan Pulau Wawoni
(Sulawesi Tenggara) menjadi ilustrasi konkret bagaimana izin pertambangan
dan praktik ekstraktif tanpa pengelolaan berkelanjutan mendorong kerusakan
tisik dan sosial. Menurut laporan yang ada, kerusakan lingkungan yang terjadi
menyebabkan pencemaran air minum warga setempat yang menyebabkan
terjadinya penyakit. Bahkan menurut salah satu sumber menyebutkan adanya
korban jiwa sebagai dampak pencemaran.? Lebih dari itu indeks kehijauan atau
NDVI (Normalized Difference Vegetation Index) pada daerah pertambangan
menunjukkan trend menurun setiap tahunnya.*

Dalam tradisi Islam, hubungan manusia dengan alam bukan hanya
bersifat praktis, tetapi juga bersifat normatif. Manusia dipandang sebagai khalifah
fi al-ard, yaitu wakil Allah di bumi yang memikul amanah untuk mengelola alam
sesuai akhlak dan aturan Tuhan. Konsep kekhalifahan dalam al-Qur’an
menegaskan bahwa manusia bertanggung jawab menjaga keseimbangan
ciptaan. Karena itu, setiap tindakan yang merusak atau mengganggu
keseimbangan alam dipandang bertentangan dengan tujuan syariat. Ayat yang
sering dijadikan rujukan dalam hal ini adalah:

“Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: ‘Sesungguhnya
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di bumi...”” (Q.S. al-Baqarah: 30).

Selain itu, al-Qur’an menegaskan kecaman terhadap perilaku yang
merusak bumi. Dalam Q.S. al-Bagarah: 205 disebutkan:

Sl Y 2 JaD S AU G Azl 2y 6 sl U5 15

3 “Mereka Suarakan Kerusakan Pulau Obi Dampak Industri Nikel | BaK TINews,” accessed October 31, 2025,
https://baktinews.bakti.or.id/artikel/mereka-suarakan-kerusakan-pulau-obi-dampak-industri-nikel.

4 Lusia Arumingtyas, “Pulau Wawonii dan Luka Nikel yang Masih Terbuka,” Environmental News,
Mongabay.co.id, August 11, 2025, https://mongabay.co.id/2025/08/11/pulau-wawonii-dan-luka-nikel-yang-
masih-terbuka/.

27



“Dan apabila ia berpaling (dari kebenaran), ia berusaha membuat kerusakan di muka bumi
serta merusak tanaman dan keturunan; dan Allah tidak menyukai kerusakan.” (Q.S. al-
Bagarah: 205).

Berdasarkan ayat-ayat tersebut, sejumlah mufassir klasik dan modern
menjelaskan bahwa syariat memerintahkan pemeliharaan dan perlindungan
lingkungan sebagai bagian dari tanggung jawab moral-agama. Aksi destruktif
terhadap alam dikategorikan sebagai bentuk fasid yang wajib dicegah. Dalam
praktiknya, pemahaman ini menjadi titik tolak normatif untuk merumuskan
prinsip-prinsip hukum yang berkaitan dengan lingkungan dalam tradisi Islam.>

Kerangka normatif dalam figh modern memanfaatkan konsep magqasid
asy-syari‘ah, serta prinsip menghadirkan kemaslahatan (jalb al-masalih) dan
menolak kerusakan (dar’ al-mafasid). Imam asy-Syatibi dan para pengikutnya
menempatkan perlindungan lima pokok aspek yang meliputi agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta sebagai tujuan utama syariat dan kelestarian lingkungan
secara langsung mendukung tercapainya tujuan-tujuan itu, sebab rusaknya
lingkungan merongrong keselamatan jiwa, harta, dan keturunan.®

Dalam corak figh kontemporer muncul istilah-istilah dan diskusi seperti
figh al-bi’ah (fikih lingkungan), penerapan prinsip kehati-hatian (precautionary
principle), pembatasan eksploitasi yang merugikan publik, serta mekanisme
tanggung jawab sosial dan reparasi terhadap korban kerusakan lingkungan.
Perspektif ini menempatkan norma-norma syariat sebagai sumber nilai yang
dapat memperkaya hukum positif dan kebijakan publik dalam konteks negara
mayoritas muslim.”

Kajian tafsir mengenai lingkungan, telah banyak dilakukan para peneliti
sebelumnya, seperti penelitian yang telah dilakukan oleh Andika Mubarok
dengan judul “Kelestarian Lingkungan Dalam Al-Qur’an: Analisis Pemikiran M.

* Al-Qurtubi, Ak-Jami‘li Ahkam al-Qurian, Juz 3 (Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1967).; Andika Mubarok,
“Kelestarian Lingkungan Dalam Al-Qur’an: Analisis Pemikiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah,”
Hikmah 19, no. 2 (2023): 227-37, https://doi.org/10.53802/hikmah.v19i2.174.

¢ Al-Shatibi (Imam al-), A-Muwafaqat fi Usil al-Shari‘ah, ed. Muhammad al-Tahir ibn ‘Ashur (Beirut: Dar al-
Ma'rifah, 1997).

7 Sayyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (London: Oxford University Press, 1996). (dirujuk dalam
kajian ekosofi di Ridhwan).; Yusuf al-Qardlawi, Riayah al-Biah Fi Syariah al-Islam, 1st ed. (Dar asy-Syurugq,
2001).

28



Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah”, yang berfokus terhadap kewajiban
preventif kerusakan lingkungan.® Kartika, M. Galib, serta Achmad Abu bakar
dengan judul “Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup dalam Kajian Tafsir
Tematik” yang berfokus pada integralisasi ekologis dengan nilai-nilai Islam
melalui tafsir tematik.? Dan Zainul Mun’im dengan judul “Etika Lingkungan
Biosentris dalam Al-Quran: Analisis Tafsir Pelestarian Lingkungan Hidup Karya
Kementerian Agama” yang berfokus terhadap generalisasi unsur alam tanpa
tertuju pada lingkungan.10

Dari sedikit pemaparan di atas, masih ada kekosongan studi yang secara
khusus menafsirkan ayat Al-Qur’an surat al-Baqarah: 205, serta memadukannya
dengan instrumen hukum Islam, vyaitu fikih, untuk menyusun model
penyelesaian konflik lingkungan yang aplikatif di konteks Indonesia, khususnya
kasus pulau-pulau kecil yang terdampak ekstraksi sumber daya.

Untuk menyusun analisis yang komprehensif, kajian ini menempatkan
tiga tingkat analisis secara terpadu: (a) analisis teks, (b) norma hukum, dan (c)
praktik/sosioteknis. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang tidak
terlepas dari konteks historis-tekstual namun tetap berorientasi pada solusi
normatif dan kelembagaan.

Pertama, tingkat teks memberi landasan legitimasi normatif, tafsir historis
dan komparatif akan menyingkap makna ayat-ayat yang menjadi basis etika
lingkungan. Kedua, tingkat norma hukum merumuskan prinsip-prinsip
operasional, misalnya larangan berbuat fasid, kewajiban menjaga masalih,
tanggung jawab kolektif dan individual. Ketiga, tingkat praktik menguji
bagaimana prinsip-prinsip tersebut dapat diterjemahkan ke dalam kebijakan,
mekanisme penyelesaian, dan pemulihan ekologi yang adil. Kerangka ini
menjadi peta jalan bagi pembahasan selanjutnya, yakni mengurai bagaimana
bacaan teks dapat diwujudkan dalam prinsip hukum dan kebijakan yang
mampu mereduksi konflik dan memulihkan kerusakan ekologis.

8 Mubarok, “Kelestarian Lingkungan Dalam Al-Qur’an.”

? Kartika et al., “Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam Kajian Tafsir Tematik,” Jurnal Alwatzikhoebillah :
Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 11, no. 1 (2024): 363-72,
https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3505.

19 Zainul Mun'im, “Etika Lingkungan Biosentris Dalam Al-Quran: Analisis Tafsir Pelestarian Lingkungan
Hidup Karya Kementerian Agama,” SUHUF 15, no. 1 (2022): 197-221, https://doi.org/10.22548/shf.v15i1.720.

29



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Model ini dipilih karena objek kajian berupa teks
normatif (al-Qur’an, hadis, dan literatur figh), serta wacana akademik seputar
hukum Islam dan lingkungan. Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti
untuk menafsirkan teks-teks primer, membandingkan berbagai pandangan
ulama, dan menghubungkannya dengan isu kontemporer.!

Sumber data penelitian terbagi menjadi dua: primer dan sekunder.
Sumber primer berupa Al-Qur’an dan kitab tafsir klasik, seperti al-Jami’ li Ahkam
al-Qur’an karya al-Qurtubi dan Mafatih al-Ghayb karya Fakhr al-Din ar-Razi.
Sumber sekunder berupa literatur pendukung, seperti hadis, kitab tafsir
kontemporer, serta kitab ushul figh seperti al-Muwafagat karya al-Syatibi, kitab
dan buku fikih, jurnal akademik tentang ekoteologi Islam, dan laporan penelitian
tentang kerusakan lingkungan.!? Analisis data dilakukan dengan metode analisis
isi (content analysis) dan pendekatan normatif-teologis. Analisis isi dipakai untuk
mengkaji teks Al-Qur’an dan hadis, sedangkan pendekatan normatif-teologis
digunakan untuk menafsirkan prinsip-prinsip hukum Islam terkait lingkungan
berdasarkan magasid asy-syari’ah. Dengan demikian, hasil penelitian tidak hanya
deskriptif, tetapi juga bersifat kritis dan aplikatif dalam menjawab problem
lingkungan kontemporer.13

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pendalaman Tafsir Surah al-Baqarah Ayat 205

Surah al-Bagarah ayat 205 merupakan salah satu teks penting yang
menyinggung persoalan kerusakan lingkungan secara langsung. Ayat ini
berbunyi:

' Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2017), 6-8.

2 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghayb, Juz 2 (Beirut: Dar Thya’ al-Turath, 2000); Al-Qurtubi, Ak-Jami’ li
Ahkam al-Qur'an, Juz 3 (Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1967); Aba Ishaq al-Syatibi, Al-Muwdfaqat fi Usil al-
Shari‘ah (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1997).

B Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000), 42-45.

30



SN ol o0 S G s i) 21 8 05 3 151

“Dan apabila ia berpaling, ia berusaha di muka bumi untuk berbuat kerusakan di
dalamnya dan dia merusak tanaman dan keturunan. Dan Allah tidak menyukai
kerusakan.” (Q.S. al-Bagarah: 205).

Jika diperhatikan secara morfologis, ayat ini memiliki beberapa kata kunci
yang kaya makna. Kata tawalla menggambarkan sikap berpaling atau berbalik
arah, yang dalam konteks etika berarti meninggalkan jalan kebenaran. Kata sa’a
tidak sekadar berarti berjalan, melainkan bersungguh-sungguh dalam usaha,
sehingga menunjukkan intensitas perbuatan yang berdampak besar. Sementara
itu, yufsida berasal dari akar kata fasada yang secara leksikal berarti rusak atau
hancur. Dalam konteks ekologi, teks tersebut dapat dipahami sebagai tindakan
destruktif yang mengganggu keseimbangan. Sedangkan al-hars merujuk pada
tanaman dan lahan pertanian, dan al-nasl menunjuk pada keturunan, baik
manusia maupun hewan. Dengan demikian, perusakan yang digambarkan ayat
ini tidak hanya bersifat material, melainkan juga menyangkut keberlanjutan
hidup generasi.

Para mufassir klasik memberikan penjelasan yang beragam, seperti al-
Qurtubi yang menafsirkan ayat ini sebagai peringatan terhadap orang-orang
munafik yang tampak berkata baik, tetapi ketika memiliki kekuasaan justru
merusak ladang dan membunuh hewan.!* Tafsir Ibn Katsir sejalan dengan hal
tersebut, menekankan bahwa kehancuran tanaman dan keturunan merupakan
simbol hilangnya keberlanjutan kehidupan.1®

Berbeda dengan itu, Fakhr al-Din al-Razi memperluas makna ayat dengan
menyebut bahwa fasid tidak hanya berupa tindakan fisik, melainkan juga
kerusakan struktural yang menimbulkan ketidakadilan sosial. Dengan cara ini,
ia membuka kemungkinan pembacaan ayat dalam kerangka yang lebih luas,
termasuk dalam konteks politik dan ekonomi.l® Mufassir modern
mengembangkan interpretasi ini lebih jauh, Wahbah al-Zuhayli dalam Tafsir al-
Munir memahami ayat tersebut sebagai kritik terhadap perilaku manusia yang

1 Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. Jami ‘ al-Baydn ‘an Ta wil Ay al-Qur’an. Beirut: Mu’ assasat al-Risalah, 2000.
% Ibn Kathir, Isma ‘il ibn ‘Umar. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim. Beirut: Dar al-Kutub al- ‘Ilmiyyah, 1998.
¢ Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad. Al-Jami ‘ li Ahkdam al-Qur’an. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1967.

31



mengeksploitasi alam secara berlebihan, karena kerusakan ekosistem akan
berimbas langsung pada generasi mendatang.!”

Sayyid Qutb dalam Fi Zilal al-Qur'an menyoroti bahwa ayat ini
melukiskan sifat tirani orang yang berpaling dari nilai-nilai Islam, yakni
cenderung mengeksploitasi bumi demi kepentingan pribadi tanpa
memperhatikan keseimbangan ekologi dan keadilan sosial. Jika ditinjau secara
tematik, istilah fasad dalam al-Qur’an bukanlah istilah tunggal yang hanya
terdapat pada ayat ini. Al-Qur’an berulang kali menyandingkan fasad dengan
islah (perbaikan), seperti dalam Surah al-Bagarah ayat 11-12, Surah al-A’raf ayat
56, dan Surah al-Ram ayat 41. Semua ayat tersebut menggambarkan fasid sebagai
perilaku manusia yang menimbulkan ketidakseimbangan, baik di darat maupun
di laut.

Dengan demikian, fasad bukan sekadar kerusakan fisik, tetapi juga
gangguan terhadap harmoni kosmik, sosial, dan moral. Dari segi asbab al-nuzil,
sebagian riwayat memang mengaitkan ayat ini dengan tokoh tertentu yang
gemar merusak tanaman dan membunuh hewan ternak. Akan tetapi, mayoritas
mufassir menegaskan bahwa makna ayat ini bersifat universal. Larangan
terhadap perusakan tanaman dan keturunan tidak hanya relevan pada masa
Nabi, tetapi juga menjadi prinsip abadi yang berlaku sepanjang zaman. Hal ini
memperlihatkan bagaimana Al-Qur'an menggunakan contoh konkret untuk
menyampaikan pesan moral yang bersifat menyeluruh.18

Relevansi ayat ini dengan isu kontemporer sangat jelas. Aktivitas manusia
yang mengakibatkan deforestasi, pencemaran air, kebakaran hutan, dan
kerusakan biodiversitas merupakan bentuk nyata dari ihlak al-hars wa an-nasl
(penghancuran tanaman dan keturunan). Krisis pangan yang muncul akibat
perubahan iklim juga dapat dibaca sebagai konsekuensi dari perilaku destruktif
yang dilarang ayat ini.

Dalam konteks Indonesia, kasus pertambangan di pulau kecil yang
merusak lahan pertanian dan mencemari laut sangat sesuai dengan gambaran
fasad sebagaimana dijelaskan dalam ayat-ayat di atas. Hal ini menjadi dasar
lahirnya kaidah-kaidah figh yang berkaitan dengan perlindungan lingkungan.

7 Fakhr al-Din al-Razi. Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar [hya’ al-Turath, 2000.
'8 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Quran, 32nd ed., vol. 1 (Dar asy-Syuruq, 2003).

32



Kaidah “dar” al-mafasid mugaddam ‘ala jalb al-mashalih” (menolak kerusakan lebih
didahulukan daripada menarik kemaslahatan) dapat langsung diturunkan dari
larangan fasad. Demikian pula, kaidah “adh-dharar yuzal” (kemudaratan harus
dihilangkan) menjadi legitimasi syari bagi negara untuk mencegah atau
menghentikan aktivitas industri yang menimbulkan kerusakan ekologi. Dengan
kata lain, ayat ini dapat dijadikan rujukan dalam merumuskan hukum Islam
tentang kewajiban menjaga lingkungan, baik pada tingkat individu, komunitas,
maupun negara.!®

Dari uraian tafsir ini dapat disimpulkan bahwa Surah Al-Baqarah ayat 205
tidak hanya mengajarkan larangan moral, tetapi juga memberikan kerangka
hukum yang jelas. Ayat tersebut menegaskan bahwa setiap perbuatan manusia
yang merusak ekosistem bertentangan dengan amanah kekhalifahan. Islam
melalui ayat ini, mendorong terciptanya paradigma pembangunan yang tidak
hanya mengejar manfaat ekonomi, tetapi juga menegakkan keadilan, tanggung
jawab, dan keberlanjutan. Inilah yang menjadikan ayat ini sangat relevan
dijadikan pijakan dalam penyelesaian konflik lingkungan di era modern.

Prinsip Figh dan Magasid asy-Syari‘ah dalam Isu Lingkungan

Pemaknaan Surah Al-Bagarah ayat 205 tentang larangan perusakan bumi
menemukan pijakan yang lebih konkret ketika dikaitkan dengan kerangka figh
dan magasid asy-syari’ah. Sejak era klasik, para ulama menegaskan bahwa syariat
Islam diturunkan untuk menjaga kemaslahatan manusia dengan mencegah
segala bentuk kerusakan. Lingkungan hidup sebagai ruang keberlangsungan
manusia termasuk ke dalam cakupan magasid yang harus dilindungi. Dalam
tradisi ushul figh terdapat kaidah penting yaitu “dar’ al-mafasid mugaddam ‘ala
jalb al-masalih”, yang berarti menolak kerusakan lebih diutamakan daripada
menarik kemaslahatan.

Kaidah ini secara langsung berhubungan dengan pesan Al-Qur’an bahwa
Allah tidak menyukai kerusakan (wa-Allahu la yuhibbu al-fasad). Artinya,
meskipun sebuah aktivitas ekonomi dapat mendatangkan keuntungan finansial,
jika aktivitas itu menimbulkan kerusakan lingkungan yang luas, maka syariat
melarangnya. Prinsip ini sangat relevan ketika menimbang dilema

¥ \Wahbah al-Zuhayli. Tafsir al-Munir. Damaskus: Dar al-Fikr, 1991.

33



pembangunan modern yang sering mengorbankan kelestarian alam demi
pertumbuhan ekonomi.20

Kaidah lain yang sangat erat kaitannya dengan isu lingkungan adalah
“adh-dharar yuzal”, yang bermakna kemudaratan harus dihilangkan. Imam al-
Suyiti dalam al-Ashbah wa an-Naza'ir menegaskan bahwa kemudaratan yang
dibiarkan akan menyalahi tujuan syariat yang selalu menekankan pada
terciptanya maslahat umum. Jika dikaitkan dengan konteks kontemporer,
kaidah ini mengandung legitimasi syari bagi negara untuk menindak
perusahaan atau individu yang merusak lingkungan, baik dengan pencabutan
izin, pemberian sanksi, maupun kewajiban melakukan pemulihan ekologis.
Dengan kata lain, figh lingkungan memiliki dasar normatif yang kuat untuk
mendukung prinsip hukum positif modern mengenai tanggung jawab
lingkungan.?!

Perspektif maqgasid asy-syari’ah lebih jauh menegaskan bahwa seluruh
aturan Islam bertujuan menjaga lima prinsip dasar (ad-daruriyyat al-khamsah):
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al- ‘aql), keturunan (hifz al-nasl),
dan harta (hifz al-mal). Beberapa ulama kontemporer bahkan menambahkan
perlindungan lingkungan sebagai bagian dari magasid modern, sebab kerusakan
alam pada akhirnya akan mengancam kelima aspek tersebut secarav sekaligus.
Kerusakan lingkungan mengancam jiwa melalui penyakit dan bencana, merusak
keturunan dengan hilangnya keberlanjutan, menghancurkan harta melalui
hilangnya sumber daya, bahkan dapat mengganggu stabilitas agama ketika
manusia hidup dalam situasi krisis ekologis.??

Imam al-Syatibi dalam al-Muwafagat menegaskan bahwa maslahat sejati
adalah yang sesuai dengan tujuan syariat, bukan sekadar keuntungan materi
yang bersifat sesaat. Oleh karena itu, menjaga kelestarian alam termasuk dalam
lingkup maslahat karena akan menjamin keberlanjutan kehidupan manusia.
Jasser Auda, salah satu tokoh magasid kontemporer, mengembangkan teori
sistemik magasid dengan menekankan pentingnya prinsip-prinsip universal
(kulliyyat) dalam menjawab tantangan modern. Dia menyatakan bahwa
perlindungan lingkungan harus dimasukkan sebagai magsad baru, sebab

20 alal al-Din al-Suyiti, A-Ashbah wa al-Naza ir (Beirut: Dar al-Kutub al- ‘[lmiyyah, 1990).
2 Ibid,
22 Jalal al-Din al-Suyti, al-Ashbah wa al-Naza ir (Beirut: Dar al-Kutub al- ‘Tlmiyyah, 1990).

34



kerusakan ekologis di era modern sudah mencapai skala global dan berdampak
langsung terhadap kesejahteraan umat manusia.?

Dengan demikian, norma figh dan prinsip-prinsip magqasid asy-syari‘ah
secara jelas memberikan arah bagi penyelesaian konflik lingkungan. Larangan
eksploitasi berlebihan, kewajiban menghilangkan kerusakan, serta orientasi
pada keberlanjutan generasi merupakan turunan langsung dari kerangka ini.
Dari sinilah dapat dirumuskan bahwa hukum Islam memiliki potensi besar
untuk menjadi landasan etis dan normatif dalam merumuskan kebijakan
lingkungan di Indonesia.?*

Analisis Konflik Lingkungan di Indonesia

Indonesia merupakan salah satu negara dengan kekayaan sumber daya alam
yang sangat melimpah. Namun, potensi ini sering kali menjadi sumber konflik
ketika pengelolaannya tidak memperhatikan aspek keberlanjutan. Konflik
lingkungan di Indonesia dapat dilihat pada berbagai kasus, mulai dari
eksploitasi sumber daya tambang, pembakaran hutan, pencemaran air, hingga
krisis ketersediaan air bersih. Keempat isu ini memberikan gambaran nyata
tentang bentuk fasid sebagaimana dilarang dalam Surah al-Bagarah ayat 205,
yaitu perusakan tanaman dan keturunan.

Kasus pertambangan di pulau kecil menjadi contoh pertama. Pulau-pulau
kecil memiliki daya dukung lingkungan yang terbatas, sehingga proyek
eksploitasi berskala besar sangat cepat menimbulkan kerusakan. Tambang nikel
di Pulau Obi (Maluku Utara) dan Pulau Wawoni (Sulawesi Tenggara) telah
mengakibatkan degradasi lingkungan berupa erosi tanah, pencemaran laut, serta
hilangnya lahan pertanian produktif. Kondisi ini membuat masyarakat lokal
kehilangan mata pencaharian sebagai petani dan nelayan, sehingga memicu
konflik antara masyarakat dan perusahaan tambang.

Dalam perspektif Islam, kasus ini menggambarkan dengan jelas makna
“ihlak al-hars wa al-nasl (penghancuran tanaman dan keturunan). Kerusakan
sumber pangan dan penghidupan generasi masa depan tidak hanya menyalahi
magqasid asy-syari ‘ah, tetapi juga melanggar prinsip keadilan, karena keuntungan

» Abi Ishaq al-Syatibi, al-Muwadfaqat fi Usil al-Shari ‘ah (Beirut: Dar al-Ma ‘rifah, 1997).
2 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008).

35



hanya dinikmati segelintir pihak, sementara kerugian ditanggung masyarakat
banyak.?

Konflik berikutnya adalah deforestasi dan kebakaran hutan, terutama di
Kalimantan dan Sumatera. Setiap tahun, jutaan hektare hutan hilang akibat
pembukaan lahan perkebunan sawit dan kebakaran hutan. Pada tahun 2019, luas
kebakaran hutan dan lahan mencapai 1,6 juta hektare. Kebakaran ini tidak hanya
menimbulkan kerugian ekologis, tetapi juga bencana kesehatan berupa asap
pekat yang melanda hingga negara tetangga.

Dalam perspektif Islam, tindakan membakar hutan tanpa alasan yang
benar merupakan bentuk fasid yang diharamkan. Hadis Nabi & menyebutkan
larangan menebang pohon secara sewenang-wenang, bahkan pohon yang
tampak sederhana seperti pohon sidr. Apalagi jika penebangan atau pembakaran
tersebut menimbulkan penderitaan massal, maka perbuatannya semakin jauh
dari ajaran Islam. Kaidah adh-dharar yuzal menuntut agar kerusakan yang
ditimbulkan kebakaran ini dihilangkan dengan cara pencegahan maupun
pemulihan.2¢

Pencemaran sungai merupakan bentuk lain dari konflik lingkungan yang
marak di Indonesia. Sungai Citarum di Jawa Barat, yang pernah dinobatkan
sebagai salah satu sungai paling tercemar di dunia, menjadi bukti nyata dari
ketidakmampuan manusia menjaga alam. Limbah industri tekstil, limbah rumah
tangga, serta sampah plastik menjadikan air sungai tidak lagi layak dikonsumsi.

Dalam kerangka Islam, sungai merupakan salah satu nikmat Allah yang
seharusnya dijaga, sebagaimana firman-Nya yang menggambarkan air sebagai
sumber kehidupan: “Dan Kami jadikan dari air segala sesuatu yang hidup.” (Q.S. al-
Anbiya’ [21]: 30). Mencemari sungai berarti merusak sumber kehidupan yang
Allah ciptakan, sehingga perbuatan tersebut dapat dikategorikan sebagai fasad fi
al-ard.?’

Selain itu, krisis air bersih juga menjadi tantangan besar di berbagai
wilayah Indonesia. Di daerah perkotaan, sumber air tanah semakin berkurang

% Jaringan Advokasi Tambang (JATAM), Laporan Tambang di Pulau-Pulau Kecil (Jakarta: JATAM, 2022).

%6 Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan Republik Indonesia, Laporan Kebakaran Hutan dan Lahan
Tahun 2019 (Jakarta: KLHK, 2020).

7 Aba Dawiad, Sunan Abi Dawid, Kitab al-Adab, no. 5239 (Beirut: Dar al-Fikr, 1990).
42. Q.S. al-Anbiya’ [21]: 30.

36



akibat eksploitasi berlebihan, sementara di daerah pedesaan banyak masyarakat
masih kesulitan memperoleh air minum yang layak. Krisis ini sering
menimbulkan konflik sosial, baik antar warga maupun masyarakat dengan
perusahaan.

Dalam Islam, air dipandang sebagai hak publik (hagq al-‘am) yang tidak
boleh dimonopoli. Hadis Nabi # menyebutkan, yang artinya: “Kaum muslimin
berserikat dalam tiga hal: air, padang rumput, dan api”. Dengan demikian, setiap
kebijakan atau tindakan yang menghalangi masyarakat mengakses air bersih
bertentangan dengan prinsip keadilan sosial yang ditekankan syariat.?8

Keempat kasus tersebut memperlihatkan pola yang sama. Pertama,
kerusakan lingkungan di Indonesia sering kali didorong oleh kepentingan
ekonomi jangka pendek yang mengabaikan daya dukung ekosistem. Kedua,
kerugian akibat kerusakan hampir selalu ditanggung masyarakat lokal,
sementara keuntungan dinikmati korporasi atau kelompok tertentu. Ketiga,
lemahnya penegakan hukum membuat kerusakan terus berulang. Dalam
perspektif Islam, pola ini jelas bertentangan dengan perintah untuk
memakmurkan bumi (isti ‘mar al-ard) dan larangan membuat kerusakan (fasad).
Oleh sebab itu, konflik lingkungan di Indonesia tidak hanya memerlukan solusi
teknis, tetapi juga pendekatan moral dan religius yang menekankan tanggung
jawab manusia sebagai khalifah Allah di bumi.?

Model Penyelesaian Konflik Lingkungan Berbasis Islam

Penyelesaian konflik lingkungan yang efektif perlu dibangun di atas
pemahaman tekstual dan normatif yang telah dipetakan sebelumnya, bahwa
larangan fasad dalam Al-Qur’an, kaidah-kaidah ushuliyah seperti “adh-dharar
yuzal” dan “dar’ al-mafasid muqaddam ‘ala jalb al-masalih”, serta prinsip magqasid asy-
syari’ah, mengarah pada satu tuntutan utama yaitu mencegah kerusakan
(prevent), mengoreksi dampak yang sudah terjadi (remediate) menegakkan
keadilan distributif (compensate)) dan mengubah struktur kelembagaan agar
pengulangan kerusakan dapat dihindari (institutionalize).

Model penyelesaian yang penulis usulkan berangkat dari empat pilar
terpadu, yakni:: pencegahan normativ-teologis, penguatan instrumen hukum

28 Aba Dawid, Sunan Abi Dawid, Kitab al-Buyi', no. 3477.
¥ Untuk kajian tentang integrasi narasi keagamaan dan kebijakan publik, lihat Fazlun Khalid, Nature and the
Islamic Vision (Kuala Lumpur: Islamic Foundation, 2004).

37



dan kebijakan, mekanisme restoratif dan kompensasi yang berbasis hak serta
tanggung jawab, dan pemberdayaan sosial-keagamaan untuk membangun
legitimasi dan kepatuhan. Pilar pencegahan normativ-teologis dimulai dengan
penguatan narasi religius yang menempatkan pengelolaan sumber daya sebagai
amanah. Pendidikan agama dan khutbah, kurikulum pesantren, serta fatwa
institusional harus menyuarakan secara konsisten bahwa eksploitasi destruktif
adalah pelanggaran terhadap amanah kekhalifahan. Narasi ini bukan sekadar
retorika, melainkan sekaligus memberi legitimasi moral bagi tindakan
pencegahan yang bersifat administratif atau hukuman terhadap pelanggar.

Dalam praktiknya, pesan moral keagamaan dapat dipadukan dengan
instrumen pencegahan teknis seperti penilaian dampak lingkungan (analisis
AMDAL/UKL-UPL), zonasi ekologis, dan penerapan prinsip kehati-hatian
(precautionary principle). Pendekatan yang menyatukan legitimasi agama dan
legitimasi teknis cenderung lebih efektif di masyarakat mayoritas muslim,
karena meminimalkan resistensi sosial ketika kebijakan perlindungan
lingkungan diberlakukan. Untuk mendukung ini, otoritas keagamaan dapat
menerbitkan pedoman etika lingkungan yang mengartikulasikan kewajiban
syar’i serta konsekuensi moral bagi pelanggar. Hal tersebut memperkuat norma-
norma sosial yang mendahului intervensi hukum formal.30

Pilar penguatan instrumen hukum dan kebijakan menuntut harmonisasi
antara prinsip-prinsip syari’at dan hukum positif. Hukum Islam memberikan
dasar normatif kuat untuk berbagai mekanisme hukum modern, seperti
pembatasan izin (sadd adh-dhara’i), kewajiban pemulihan (restorative obligations),
prinsip pembiayaan pemulihan oleh pihak perusak (polluter-pays), serta
pemberian sanksi administratif dan pidana terhadap pelanggaran lingkungan.
Oleh itu diperlukan kebijakan yang jelas mengenai kriteria izin, standar
pengelolaan lingkungan, serta mekanisme peninjauan izin bila ada indikasi
potensi fasad. Mekanisme ini harus didukung oleh lembaga pengawas
independen yang mampu melakukan audit lingkungan dan menegakkan
pemulihan.

Pada tataran regulasi nasional, penguatan peraturan teknis, misalnya
mengenai penilaian risiko, batas ambang pencemaran, dan kewajiban reklamasi,

% Tentang harmonisasi prinsip syari dan instrumen hukum modern, lihat Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as
Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008).

38



perlu diselaraskan dengan prinsip-prinsip syari’'at, agar penegakan dapat
memperoleh dukungan sosial yang luas. Dalam konteks ini, penerapan
pendekatan berbasis hak juga relevan diterapkan. Pengakuan hak atas
lingkungan hidup sehat sebagai bagian dari hak atas kehidupan dan hajat hidup
layak, sehingga korban kerusakan memiliki basis hukum untuk menuntut
pemulihan.3!

Mekanisme restoratif dan kompensasi harus dirancang tidak hanya untuk
memulihkan kerusakan fisik, tetapi juga kerugian sosial-ekonomi dan budaya.
Model restorative justice terhadap lingkungan berpusat pada pengakuan
tanggung jawab, pemulihan kondisi ekologis, dan kompensasi bagi korban.
Praktik terbaik mencakup perintah pemulihan lahan, program rehabilitasi
mangrove atau hutan, pemulihan kualitas air, serta skema kompensasi yang
melibatkan manfaat ekonomi berkelanjutan bagi komunitas terdampak,
misalnya prioritas lapangan kerja pada program reklamasi atau skema bagi hasil
yang adil. Kompensasi harus mempertimbangkan nilai non-ekonomi, seperti
hilangnya nilai budaya, identitas daerah, dan peluang generasi mendatang.

Dari perspektif figh, prinsip pemulihan dan kompensasi ini sejalan
dengan tuntutan menolak kemudaratan dan memulihkan maslahat. Oleh
karenanya, otoritas negara, pelaku usaha, dan komunitas harus duduk bersama
dalam mekanisme mediasi yang adil. Mediasi berbasis komunitas, dengan
fasilitasi ulama atau tokoh adat, seringkali lebih diterima secara sosial dan
mampu menghasilkan solusi yang legimitatif sekaligus restoratif.32

Pemberdayaan sosial-keagamaan menjadi elemen strategis agar
perubahan perilaku bersifat berkelanjutan. Pesantren, majelis taklim, masjid, dan
organisasi masyarakat Islam dapat menjadi wahana pendidikan ekologi yang
sistematis. Mereka dapat mengembangkan modul pengajaran, prakarsa
konservasi berbasis komunitas, seperti gerakan penanaman pohon, pengelolaan
sampah terpadu, atau bank air lokal, serta memfasilitasi dialog antara
masyarakat dan pembuat kebijakan. Fatwa-fatwa ekologis yang konkret,
misalnya yang menjelaskan status hukum penambangan yang merusak mata

' Konsep restorative justice lingkungan dan peran mediasi komunitas dibahas dalam: Melissa Brown,
“Restorative Justice and Environmental Harm,” Journal of Environmental Law 25, no. 2 (2013): 213-238.

32 Untuk model pemberdayaan pesantren dan otoritas keagamaan, lihat laporan program eco-pesantren oleh
Yayasan Keanekaragaman Hayati (contoh program di Indonesia).

39



pencaharian, pembakaran hutan, atau monopoli akses air, akan menjadi rujukan
moral yang memperkuat kepatuhan. Pemberdayaan semacam ini juga membuka
ruang bagi pengembangan model ekonomi yang berkelanjutan di level lokal,
seperti agroforestry, perikanan berkelanjutan, dan ekowisata berbasis
komunitas.33

Implementasi model ini memerlukan langkah-langkah operasional yang
konkret. Pertama, melakukan penilaian kerentanan area (vulnerability mapping)
untuk mengidentifikasi zona yang wajib dilindungi dari aktivitas ekstraktif.
Kedua, menetapkan moratorium izin sementara di zona-zona rentan sambil
menuntaskan penilaian AMDAL independen. Ketiga, membangun mekanisme
mediasi pra-peradilan untuk penyelesaian sengketa lahan dan lingkungan yang
mengutamakan restorasi dan kompensasi, bukan semata ganti rugi finansial.
Keempat, memasukkan klausul tanggung jawab sosial dan kewajiban reklamasi
dalam setiap izin operasi, serta menetapkan jaminan finansial (bonding) yang
dapat dicairkan untuk pendanaan reklamasi ketika perusahaan lalai. Kelima,
mengembangkan sistem pemantauan partisipatif yang melibatkan masyarakat
lokal dan lembaga keagamaan untuk memantau kepatuhan terhadap komitmen
lingkungan. Dengan demikian, pencegahan, penegakan, pemulihan, dan
pembelajaran sosial berjalan bersama.34

Di tingkat kebijakan makro, integrasi perspektif Islam ke dalam kerangka
kebijakan lingkungan nasional tidak bermakna menggantikan prinsip ilmiah
atau pluralitas hukum yang ada, melainkan memperkaya legitimasi dan
memperkuat kepatuhan sosial. Contoh konkrit adalah penyusunan pedoman
kebijakan yang secara eksplisit merujuk pada prinsip keadilan, tanggung jawab,
dan keberlanjutan sebagaimana dipahami dalam tradisi Islam — misalnya dalam
menyusun kriteria izin, menetapkan hak partisipatif masyarakat, dan merancang
mekanisme reklamasi pasca-tambang. Selain itu, pelibatan ulama dan pemuka

 Prinsip bonding dan jaminan finansial untuk reklamasi dibahas dalam literatur lingkungan terapan; contoh
kebijakan tata kelola tambang dijelaskan dalam Undang-Undang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan
Hidup (Indonesia).

* Tentang pelibatan ulama dalam pembuatan kebijakan lingkungan, lihat analisis kebijakan oleh A. Saiful
Bahri, “Religious Authority and Environmental Policy in Indonesia,” Indonesian Journal of Islam and Society
(2020).

40



agama dalam proses pembuatan kebijakan dapat mengurangi resistensi normatif
dan mempercepat implementasi kebijakan berkelanjutan.3

Secara institusional, perlu ada forum mediasi multi-pihak yang
permanen. Lembaga ini terdiri dari wakil pemerintah, masyarakat
adat/komunitas lokal, perwakilan korporasi, akademisi, dan otoritas
keagamaan. Forum ini berfungsi sebagai pengelola konflik pra-litigasi,
pengawas implementasi komitmen lingkungan, serta pengarah program
restorasi. Mekanisme semacam ini memastikan bahwa keputusan tidak hanya
mengambil perspektif ekonomi sempit, tetapi mempertimbangkan dimensi
moral, ekologis, dan sosial jangka panjang. Pada akhirnya, penyelesaian konflik
lingkungan yang berkelanjutan menghendaki penggabungan norma religius,
instrumen hukum, teknologi, dan partisipasi masyarakat sebuah pendekatan
holistik yang konsisten dengan semangat magqashid al-syari’ah.3¢

Rekomendasi Kebijakan Operasional dan Panduan Praktis Berbasis Islam

Agar kerangka penyelesaian konflik lingkungan tidak berhenti pada level
normatif, diperlukan rekomendasi operasional yang dapat diimplementasikan
oleh pemerintah, lembaga keagamaan, maupun masyarakat. Rekomendasi ini
mencakup instrumen hukum, kebijakan teknis, pedoman fatwa, hingga format
mediasi yang bersifat praktis. Dari perspektif hukum positif yang diperkaya
dengan prinsip Islam, salah satu rekomendasi utama adalah memasukkan
klausul tanggung jawab syar‘i dalam perizinan usaha.

Setiap izin usaha ekstraktif seperti pertambangan atau perkebunan harus
memuat kewajiban pemulihan ekologis, dengan merujuk kepada prinsip adh-
dharar yuzal. Pemegang izin diwajibkan menandatangani pakta integritas yang
berisi komitmen menjaga lingkungan, serta menyerahkan jaminan finansial yang
dapat digunakan untuk reklamasi apabila terjadi kelalaian. Mekanisme ini
memberikan landasan hukum yang kuat sekaligus legitimasi religius, karena

* Untuk model forum mediasi multi-pihak, lihat World Bank, Good Practice Note: Managing Environmental and
Social Conflicts (Washington, DC: World Bank, 2016).

% Konsep bonding dalam perizinan lingkungan dibahas dalam Undang-Undang Perlindungan dan Pengelolaan
Lingkungan Hidup (UU No. 32 Tahun 2009).

41



setiap pelanggaran dapat dipandang sebagai pelanggaran syar’i dan hukum
negara sekaligus.3”

Rekomendasi berikutnya adalah penyusunan pedoman fatwa lingkungan
yang lebih detail. MUI pada tahun 2014 pernah mengeluarkan fatwa tentang
pelestarian satwa langka, namun cakupannya masih terbatas. Diperlukan fatwa
tambahan yang mengatur masalah deforestasi, pencemaran sungai, monopoli air
bersih, dan pertambangan di wilayah rentan. Fatwa tersebut dapat menjelaskan
status hukum setiap tindakan, mulai dari haram untuk perusakan hutan secara
sengaja, makrith untuk perilaku boros air, hingga wajib untuk menjaga kelestarian
sungai sebagai sumber kehidupan.

Dengan adanya pedoman fatwa, umat memiliki rujukan moral yang lebih
jelas, dan pemerintah dapat menjadikannya sebagai dasar legitimasi sosial dalam
penegakan hukum.3® Dalam ranah mediasi konflik, lembaga keagamaan dapat
mengambil peran sebagai fasilitator independen. Model mediasi yang dapat
diadopsi adalah forum multi-pihak berbasis komunitas yang melibatkan
pemerintah daerah, perusahaan, masyarakat lokal, dan ulama setempat. Forum
ini difungsikan untuk menyelesaikan sengketa lahan, pencemaran, dan konflik
akses sumber daya air secara adil. Keberadaan ulama dalam forum ini
menambah dimensi moral dan keagamaan, sehingga keputusan yang dihasilkan
lebih mudah diterima oleh masyarakat.

Format mediasi dapat mengadopsi prinsip sulh dalam hukum Islam, yaitu
perdamaian yang mengutamakan keadilan dan kemaslahatan bersama.
Mekanisme sulh bukan hanya menghapus sengketa, melainkan menegakkan
solusi restoratif yang berkelanjutan.3

Selain forum mediasi, perlu dikembangkan model perjanjian sosial-
ekologis antara perusahaan dan masyarakat yang disaksikan oleh tokoh agama.
Isi perjanjian tersebut mencakup komitmen perusahaan untuk melakukan
rehabilitasi, pemberdayaan ekonomi masyarakat, dan transparansi dalam
pengelolaan sumber daya. Perjanjian ini dapat dipandang sebagai akad yang
mengikat secara syar‘i, sehingga pihak yang melanggarnya dianggap melakukan

7 Majelis Ulama Indonesia, Fatwa tentang Pelestarian Satwa Langka untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem, No.
04/MUNAS VII/MUI/5/2014.

8 \Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989).

¥ Ibid.

42



ghasab. Dengan demikian, perjanjian sosial-ekologis bukan hanya dokumen
legal, tetapi juga kontrak moral yang memiliki legitimasi agama.40

Di bidang pendidikan dan dakwah, lembaga Islam dapat
mengembangkan kurikulum khusus tentang ekologi Islam. Pesantren,
madrasah, dan perguruan tinggi Islam sebaiknya memasukkan mata pelajaran
atau modul yang membahas hubungan manusia dengan alam, berbasis ayat-ayat
Al-Qur’an dan hadis Nabi. Modul ini dapat meliputi konsep khalifah, amanah,
larangan fasad, serta praktik ramah lingkungan seperti penghematan air,
penghijauan, dan pengelolaan sampah. Dengan pendidikan yang konsisten,
generasi muda muslim akan tumbuh dengan kesadaran ekologis yang kuat,
sehingga perubahan perilaku dapat berlangsung secara berkelanjutan.4!

Walhasil, rekomendasi operasional ini akan lebih efektif bila dijalankan
melalui sinergi antara negara, masyarakat, dan otoritas keagamaan. Negara
bertugas menegakkan regulasi, masyarakat mengawasi implementasi, dan
lembaga agama memberikan legitimasi moral serta pendidikan. Kolaborasi tiga
pilar ini mencerminkan model penyelesaian konflik lingkungan vyang
menyeluruh, sesuai dengan semangat maqasid al-syari’ah yang menekankan
perlindungan kehidupan, harta, keturunan, dan keberlanjutan ekosistem.

KESIMPULAN

Islam memiliki potensi besar sebagai sumber paradigma ekologiS. Ayat-ayat Al-
Qur’an, hadis, kaidah figh, dan magasid asy-syari’ah tidak hanya relevan sebagai
sumber hukum ibadah, tetapi juga memberikan kontribusi nyata dalam
penyusunan kerangka hukum dan kebijakan lingkungan. Kontribusi teoretis
penelitian ini adalah mengaitkan langsung tafsir Surah Al-Baqarah ayat 205
dengan prinsip figh dan magqasid asy-syari’ah, sehingga menghasilkan kerangka
normatif yang komprehensif. Kontribusi praktisnya terletak pada rekomendasi
kebijakan dan model penyelesaian konflik yang dapat diadaptasi oleh
pemerintah, lembaga agama, dan masyarakat.

Penelitian ini juga membuka ruang bagi pengembangan lebih lanjut.
Kajian ekologi Islam perlu diperluas dengan studi interdisipliner yang
menggabungkan hukum, teologi, sosiologi, dan ilmu lingkungan. Selain itu,

40 Ibn Qudamah, al-Mughni (Beirut: Dar al-Fikr, 1984).
# Fazlun Khalid, Islam and the Environment (London: Ta-Ha Publishers, 1992).

43



Volume 2 (1), November 2025

diperlukan penelitian lapangan untuk mengukur efektivitas implementasi
model penyelesaian berbasis Islam dalam berbagai konflik lingkungan nyata.
Dengan demikian, wacana ekologi Islam tidak berhenti pada ranah teoretis,
melainkan benar-benar menjadi instrumen transformasi sosial dan kebijakan
publik. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa menjaga bumi
adalah bagian integral dari ibadah dan amanah kekhalifahan. Setiap tindakan
merusak alam bukan hanya kejahatan ekologis, tetapijuga pelanggaran terhadap
syariat Allah. Sebaliknya, setiap usaha melestarikan lingkungan merupakan
amal saleh yang berpahala. Maka, integrasi ajaran Islam ke dalam penyelesaian
konflik lingkungan bukan hanya relevan, tetapi juga mendesak untuk menjamin
keberlanjutan hidup manusia dan seluruh makhluk di bumi.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qardlawi, Yusuf. Ri’ayah al-Biah Fi Syariah al-Islam. Cet. ke-1. Dar asy-Syurugq,
2001.

Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad. Al-Jami” li Ahkam al-Qur’an. 10 jilid. Kairo:
Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1967.

Al-Razi, Fakhr al-Din. Mafatih al-Ghayb. 32 jilid. Beirut: Dar Ihya” al-Turath, 2000.

Al-Shatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah. Diedit oleh Muhammad
al-Tahir ibn “Ashur. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997.

Al-Suyuti, Jalal al-Din. Al-Ashbah wa al-Naza ‘ir. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah,
1990.

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta wil Ay al-Qur an. 26 jilid.
Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 2000.

Al-Zuhayli, Wahbah. Al-Figh al-Islami wa Adillatuh. 8 jilid. Damaskus: Dar al-Fikr,
1989.

— — —. Tafsir al-Munir. 30 jilid. Damaskus: Dar al-Fikr, 1991.

Arumingtyas, Lusia. “Pulau Wawonii dan Luka Nikel yang Masih Terbuka.”
Environmental News, Mongabay.co.id, 11 Agustus 2025.
https:/ /mongabay.co.id /2025/08 /11 /pulau-wawonii-dan-luka-nikel-
yvang-masih-terbuka/.

Auda, Jasser. Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 2008.

44


https://mongabay.co.id/2025/08/11/pulau-wawonii-dan-luka-nikel-yang-masih-terbuka/
https://mongabay.co.id/2025/08/11/pulau-wawonii-dan-luka-nikel-yang-masih-terbuka/

DN Volume 2 (1), November 2025

Brown, Melissa. “Restorative Justice and Environmental Harm.” Journal of
Environmental Law 25, no. 2 (2013): 213-38.

Ibn Kathir, Isma‘il ibn ‘Umar. Tafsir al-Qur’an al-'Azim. 8 jilid. Beirut: Dar al-
Kutub al-'Ilmiyyah, 1998.

Ibn Qudamah, Aba Muhammad ‘Abd Allah ibn Ahmad. Al-Mughni. 14 jilid.
Beirut: Dar al-Fikr, 1984.

Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC). Climate Change 2023:
Synthesis Report. Geneva: IPCC, 2023.

Jaringan Advokasi Tambang (JATAM). Laporan Tambang di Pulau-Pulau Kecil.
Jakarta: JATAM, 2022.

Kartika, dkk. “Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam Kajian Tafsir
Tematik.” Jurnal Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi,
Humaniora 11, no. 1 (2024): 363-72.
https:/ /doi.org/10.37567 / alwatzikhoebillah.v11i1.3505.

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan Republik Indonesia. Laporan
Kebakaran Hutan dan Lahan Tahun 2019. Jakarta: KLHK, 2020.

Khalid, Fazlun. Islam and the Environment. London: Ta-Ha Publishers, 1992.
— — —. Nature and the Islamic Vision. Kuala Lumpur: Islamic Foundation, 2004.

Majelis Ulama Indonesia. “Fatwa tentang Pelestarian Satwa Langka untuk
Menjaga Keseimbangan Ekosistem, No. 04/MUNAS VII/MUI/5/2014.”

“Mereka Suarakan Kerusakan Pulau Obi Dampak Industri Nikel | BaKTINews.”
Diakses 31 Oktober 2025. https:/ /baktinews.bakti.or.id/artikel / mereka-
suarakan-kerusakan-pulau-obi-dampak-industri-nikel.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2017.

Mubhadjir, Noeng. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000.

Mubarok, Andika. “Kelestarian Lingkungan Dalam Al-Qur’an: Analisis
Pemikiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah.” Hikmah 19, no. 2
(2023): 227-37. https:/ /doi.org/10.53802/hikmah.v19i2.174.

45


https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3505
https://baktinews.bakti.or.id/artikel/mereka-suarakan-kerusakan-pulau-obi-dampak-industri-nikel
https://baktinews.bakti.or.id/artikel/mereka-suarakan-kerusakan-pulau-obi-dampak-industri-nikel
https://doi.org/10.53802/hikmah.v19i2.174

> ke 3 AMDIN Volume 2 (1), November 2025

Mun’im, Zainul. “Etika Lingkungan Biosentris Dalam Al-Quran: Analisis Tafsir
Pelestarian Lingkungan Hidup Karya Kementerian Agama.” SUHUF 15,
no. 1 (2022): 197-221. https:/ /doi.org/10.22548 /shf.v15i1.720.

Nasr, Sayyed Hossein. Religion and the Order of Nature. London: Oxford
University Press, 1996.

Qutb, Sayyid. Fi Zilal Al-Qur’an. Cet. ke-32. 6 jilid. Dar asy-Syuruq, 2003.

Saiful Bahri, A. “Religious Authority and Environmental Policy in Indonesia.”
Indonesian Journal of Islam and Society (2020).

“TanahKita.” Diakses 31 Oktober 2025.
https:/ /tanahkita.id /data / konflik / ?sektor=S2&tahun=2025&tipe=&bula
n=12&mmode=1.

Undang-Undang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup (UU No. 32
Tahun 2009).

World Bank. Good Practice Note: Managing Environmental and Social Conflicts.
Washington, DC: World Bank, 2016.

46


https://doi.org/10.22548/shf.v15i1.720
https://tanahkita.id/data/konflik/?sektor=S2&tahun=2025&tipe=&bulan=12&mmode=1
https://tanahkita.id/data/konflik/?sektor=S2&tahun=2025&tipe=&bulan=12&mmode=1

