
 

 

25 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

Analisis Surat Al-Baqarah Ayat 205; Tinjauan Aplikatif Prinsip-Prinsip 

Syariat dalam Penyelesaian Konflik Lingkungan 

Muhammad Basori1, M. Ibnu Farid Mubarok2 
1Ma’had Aly Lirboyo Kediri, Indonesia 

2Al-Ahqof University, Yaman 
1 radenjangkung24@gmail.com  
2mubarokstell@gmail.com  

 
Abstract 

This study examines Surah Al-Baqarah, verse 205, within the framework of Islamic 
law principles and their application in resolving environmental conflicts. 
Environmental destruction caused by human exploitation, such as deforestation, 
mining, and industrial waste, has become a global crisis with severe impacts on 
society, the economy, and ecology. Cases such as nickel mining on Obi and Wawonii 
Islands in Indonesia illustrate how uncontrolled industrial activity leads to 
ecological imbalance and social injustice. Using a qualitative approach with library 
research, this study explores Qur’anic exegesis, ḥadīth literature, and classical 
Islamic legal thought to uncover the normative foundations of environmental ethics. 
The findings reveal that Islam emphasizes justice (al-‘adl), responsibility 
(mas’ūliyyah), and sustainability (Isti ‘mār) as integral principles of law. These values 
are rooted in the concept of human beings as God’s stewards (khulafā’ fī al-arḍ) 
mandated to protect creation, rather than destroy it. This study argues that 
implementing Islamic values can provide theoretical contributions to environmental 
jurisprudence (fiqh al-bī’ah) and practical guidance for policymaking, conflict 
resolution, and community empowerment in addressing ecological crises. This 
study highlights the urgency of integrating Islamic legal perspectives into 
sustainable development policies to preserve both nature and human dignity. 

Keywords: Surah Al-Baqarah, Islamic Law, Environmental conflicts, Sustainability, 
Fiqh al-bi’ah. 

 
Abstrak 

Studi ini mengkaji Surah Al-Baqarah ayat 205 dalam kerangka prinsip-prinsip 
hukum Islam dan penerapannya dalam penyelesaian konflik lingkungan. 
Kerusakan lingkungan yang disebabkan oleh eksploitasi manusia, seperti 
deforestasi, pertambangan, dan limbah industri, telah menjadi krisis global dengan 
dampak yang parah terhadap masyarakat, ekonomi, dan ekologi. Kasus seperti 
pertambangan nikel di Pulau Obi dan Wawonii di Indonesia menggambarkan 
bagaimana aktivitas industri yang tidak terkendali menyebabkan 
ketidakseimbangan ekologi dan ketidakadilan sosial. Dengan menggunakan 
pendekatan kualitatif melalui studi pustaka, penelitian ini mengeksplorasi tafsir 
Alquran, literatur hadits, dan pemikiran hukum Islam klasik untuk mengungkap 
dasar normatif etika lingkungan. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa Islam 
menekankan keadilan (al-‘adl), tanggung jawab (mas’ūliyyah), dan keberlanjutan 
(isti‘mār) sebagai prinsip integral hukum. Nilai-nilai ini berakar pada konsep 
manusia sebagai khalifah di bumi (khulafā’ fī al-arḍ) yang diberi amanah untuk 
menjaga ciptaan, bukan merusaknya. Studi ini berpendapat bahwa penerapan nilai-

mailto:radenjangkung24@gmail.com
mailto:mubarokstell@gmail.com


 

 

26 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

nilai Islam dapat memberikan kontribusi teoretis terhadap yurisprudensi 
lingkungan (fiqh al-bī’ah), serta panduan praktis bagi pembuatan kebijakan, 
penyelesaian konflik, dan pemberdayaan masyarakat dalam menghadapi krisis 
ekologi. Studi ini menyoroti urgensi integrasi perspektif hukum Islam dalam 
kebijakan pembangunan berkelanjutan untuk menjaga kelestarian alam sekaligus 
martabat manusia. 

Kata Kunci: Surah Al-Baqarah, hukum Islam, konflik lingkungan, keberlanjutan, 
Fiqh al-bi’ah. 

 

PENDAHULUAN 

Abad ke-21 ditandai oleh percepatan pemanfaatan sumber daya alam pada skala 

yang belum pernah terjadi sebelumnya. Aktivitas ekstraktif, industrialisasi pesat, 

konversi lahan masif, serta pola konsumsi intensif telah menimbulkan degradasi 

lingkungan yang meluas  mulai dari deforestasi, degradasi lahan pertanian, 

pencemaran perairan, hingga perubahan iklim yang mempengaruhi siklus 

hidrologi dan frekuensi bencana.1  

Di Indonesia, korporasi ekstraktif dan proyek-proyek pembangunan yang 

tidak memperhatikan prinsip kelestarian telah menimbulkan kerusakan 

ekosistem lokal dan memicu konflik antara masyarakat, negara, dan pelaku 

usaha. Fenomena ini terlihat jelas pada kasus-kasus kerusakan pulau-pulau kecil 

akibat izin pertambangan dan aktivitas tambang nikel yang berdampak 

langsung pada mata pencaharian nelayan, fungsi lahan pertanian, serta risiko 

bencana alam yang meningkat.2 Dampak sosial-ekologis tersebut tidak semata-

mata bersifat lingkungan saja, melainkan juga menggerus tatanan ekonomi lokal, 

menurunkan kesejahteraan masyarakat miskin, menimbulkan problem 

kesehatan publik, dan mengakumulasi ketegangan sosial yang mudah memicu 

konflik berkepanjangan.  

Di banyak kasus, konflik lingkungan bukan sekadar perselisihan sumber 

daya, melainkan manifestasi ketidakadilan distribusi manfaat dan beban 

lingkungan antara pihak-pihak berkepentingan, seperti pihak korporasi dengan 

pihak berwenang setempat. Perkembangan ini menuntut pendekatan 

penyelesaian konflik yang mengintegrasikan aspek hukum dan etika, termasuk 

 
1 Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC), Climate Change 2023: Synthesis Report (Geneva: IPCC, 
2023). 
2 “TanahKita,” accessed October 31, 2025, 
https://tanahkita.id/data/konflik/?sektor=S2&tahun=2025&tipe=&bulan=12&mmode=1. 



 

 

27 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

dimensi agama yang memengaruhi cara pandang dan perilaku komunitas 

muslim besar di Indonesia. 

Kasus kerusakan di Pulau Obi (Halmahera Utara) dan Pulau Wawoni 

(Sulawesi Tenggara) menjadi ilustrasi konkret bagaimana izin pertambangan 

dan praktik ekstraktif tanpa pengelolaan berkelanjutan mendorong kerusakan 

fisik dan sosial. Menurut laporan yang ada, kerusakan lingkungan yang terjadi 

menyebabkan pencemaran air minum warga setempat yang menyebabkan 

terjadinya penyakit. Bahkan menurut salah satu sumber menyebutkan adanya 

korban jiwa sebagai dampak pencemaran.3 Lebih dari itu indeks kehijauan atau 

NDVI (Normalized Difference Vegetation Index) pada daerah pertambangan 

menunjukkan trend menurun setiap tahunnya.4  

Dalam tradisi Islam, hubungan manusia dengan alam bukan hanya 

bersifat praktis, tetapi juga bersifat normatif. Manusia dipandang sebagai khalīfah 

fī al-arḍ, yaitu wakil Allah di bumi yang memikul amanah untuk mengelola alam 

sesuai akhlak dan aturan Tuhan. Konsep kekhalifahan dalam al-Qur’an 

menegaskan bahwa manusia bertanggung jawab menjaga keseimbangan 

ciptaan. Karena itu, setiap tindakan yang merusak atau mengganggu 

keseimbangan alam dipandang bertentangan dengan tujuan syariat. Ayat yang 

sering dijadikan rujukan dalam hal ini adalah: 

رضِْ خَلِيفَة  
َ
 وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ للِمَْلََئكَِةِ إنِِّي جَاعِلٌ فِِ الْْ

 “Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: ‘Sesungguhnya 

Aku hendak menjadikan seorang khalifah di bumi…’” (Q.S. al-Baqarah: 30). 

Selain itu, al-Qur’ān menegaskan kecaman terhadap perilaku yang 

merusak bumi. Dalam Q.S. al-Baqarah: 205 disebutkan: 

ُ لََ يُُِبُّ الفَْسَادَ  رضِْ لُِِفْسِدَ فِيهَا وَيهُْلِكَ الْْرَْثَ وَالنىسْلَ وَاللَّى
َ
ٰ سَعََٰ فِِ الْْ  وَإِذَا توََلَّى

 
3 “Mereka Suarakan Kerusakan Pulau Obi Dampak Industri Nikel | BaKTINews,” accessed October 31, 2025, 
https://baktinews.bakti.or.id/artikel/mereka-suarakan-kerusakan-pulau-obi-dampak-industri-nikel. 
4 Lusia Arumingtyas, “Pulau Wawonii dan Luka Nikel yang Masih Terbuka,” Environmental News, 
Mongabay.co.id, August 11, 2025, https://mongabay.co.id/2025/08/11/pulau-wawonii-dan-luka-nikel-yang-
masih-terbuka/. 



 

 

28 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

 “Dan apabila ia berpaling (dari kebenaran), ia berusaha membuat kerusakan di muka bumi 
serta merusak tanaman dan keturunan; dan Allah tidak menyukai kerusakan.” (Q.S. al-
Baqarah: 205). 

Berdasarkan ayat-ayat tersebut, sejumlah mufassir klasik dan modern 

menjelaskan bahwa syariat memerintahkan pemeliharaan dan perlindungan 

lingkungan sebagai bagian dari tanggung jawab moral-agama. Aksi destruktif 

terhadap alam dikategorikan sebagai bentuk fasād yang wajib dicegah. Dalam 

praktiknya, pemahaman ini menjadi titik tolak normatif untuk merumuskan 

prinsip-prinsip hukum yang berkaitan dengan lingkungan dalam tradisi Islam.5 

Kerangka normatif dalam fiqh modern memanfaatkan konsep maqāṣid 

asy-syarī‘ah, serta prinsip menghadirkan kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) dan 

menolak kerusakan (dar’ al-mafāsid). Imam asy-Syāṭibī dan para pengikutnya 

menempatkan perlindungan lima pokok aspek yang meliputi agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta sebagai tujuan utama syariat dan kelestarian lingkungan 

secara langsung mendukung tercapainya tujuan-tujuan itu, sebab rusaknya 

lingkungan merongrong keselamatan jiwa, harta, dan keturunan.6  

Dalam corak fiqh kontemporer muncul istilah-istilah dan diskusi seperti 

fiqh al-bī’ah (fikih lingkungan), penerapan prinsip kehati-hatian (precautionary 

principle), pembatasan eksploitasi yang merugikan publik, serta mekanisme 

tanggung jawab sosial dan reparasi terhadap korban kerusakan lingkungan. 

Perspektif ini menempatkan norma-norma syariat sebagai sumber nilai yang 

dapat memperkaya hukum positif dan kebijakan publik dalam konteks negara 

mayoritas muslim.7 

Kajian tafsir mengenai lingkungan, telah banyak dilakukan para peneliti 

sebelumnya, seperti penelitian yang telah dilakukan oleh Andika Mubarok 

dengan judul “Kelestarian Lingkungan Dalam Al-Qur’an: Analisis Pemikiran M. 

 
5 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Juz 3 (Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1967).; Andika Mubarok, 
“Kelestarian Lingkungan Dalam Al-Qur’an: Analisis Pemikiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah,” 
Hikmah 19, no. 2 (2023): 227–37, https://doi.org/10.53802/hikmah.v19i2.174. 
6 Al-Shāṭibī (Imam al-), Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, ed. Muhammad al-Tahir ibn ‘Ashur (Beirut: Dār al-
Ma‘rifah, 1997). 
7 Sayyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (London: Oxford University Press, 1996). (dirujuk dalam 
kajian ekosofi di Ridhwan).; Yusuf al-Qardlawi, Ri’ayah al-Biah Fi Syariah al-Islam, 1st ed. (Dar asy-Syuruq, 
2001). 



 

 

29 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah”, yang berfokus terhadap kewajiban 

preventif kerusakan lingkungan.8 Kartika, M. Galib, serta Achmad Abu bakar 

dengan judul “Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup dalam Kajian Tafsir 

Tematik” yang berfokus pada integralisasi ekologis dengan nilai-nilai Islam 

melalui tafsir tematik.9 Dan Zainul Mun’im dengan judul “Etika Lingkungan 

Biosentris dalam Al-Quran: Analisis Tafsir Pelestarian Lingkungan Hidup Karya 

Kementerian Agama” yang berfokus terhadap generalisasi unsur alam tanpa 

tertuju pada lingkungan.10 

Dari sedikit pemaparan di atas, masih ada kekosongan studi yang secara 

khusus menafsirkan ayat Al-Qur’ān surat al-Baqarah: 205, serta memadukannya 

dengan instrumen hukum Islam, yaitu fikih, untuk menyusun model 

penyelesaian konflik lingkungan yang aplikatif di konteks Indonesia,  khususnya 

kasus pulau-pulau kecil yang terdampak ekstraksi sumber daya. 

Untuk menyusun analisis yang komprehensif, kajian ini menempatkan 

tiga tingkat analisis secara terpadu: (a) analisis teks, (b) norma hukum, dan (c) 

praktik/sosioteknis. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang tidak 

terlepas dari konteks historis-tekstual namun tetap berorientasi pada solusi 

normatif dan kelembagaan.  

Pertama, tingkat teks memberi landasan legitimasi normatif, tafsir historis 

dan komparatif akan menyingkap makna ayat-ayat yang menjadi basis etika 

lingkungan. Kedua, tingkat norma hukum merumuskan prinsip-prinsip 

operasional, misalnya larangan berbuat fasād, kewajiban menjaga maṣāliḥ, 

tanggung jawab kolektif dan individual. Ketiga, tingkat praktik menguji 

bagaimana prinsip-prinsip tersebut dapat diterjemahkan ke dalam kebijakan, 

mekanisme penyelesaian, dan pemulihan ekologi yang adil. Kerangka ini 

menjadi peta jalan bagi pembahasan selanjutnya, yakni mengurai bagaimana 

bacaan teks dapat diwujudkan dalam prinsip hukum dan kebijakan yang 

mampu mereduksi konflik dan memulihkan kerusakan ekologis. 

 
8 Mubarok, “Kelestarian Lingkungan Dalam Al-Qur’an.” 
9 Kartika et al., “Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam Kajian Tafsir Tematik,” Jurnal Alwatzikhoebillah : 
Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 11, no. 1 (2024): 363–72, 
https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3505. 
10 Zainul Mun’im, “Etika Lingkungan Biosentris Dalam Al-Quran: Analisis Tafsir Pelestarian Lingkungan 
Hidup Karya Kementerian Agama,” SUHUF 15, no. 1 (2022): 197–221, https://doi.org/10.22548/shf.v15i1.720. 



 

 

30 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Model ini dipilih karena objek kajian berupa teks 

normatif (al-Qur’an, hadis, dan literatur fiqh), serta wacana akademik seputar 

hukum Islam dan lingkungan. Penelitian kepustakaan memungkinkan peneliti 

untuk menafsirkan teks-teks primer, membandingkan berbagai pandangan 

ulama, dan menghubungkannya dengan isu kontemporer.11  

 Sumber data penelitian terbagi menjadi dua: primer dan sekunder. 

Sumber primer berupa Al-Qur’an dan kitab tafsir klasik, seperti al-Jāmi’ li Aḥkām 

al-Qur’ān karya al-Qurṭubī dan Mafātīḥ al-Ghayb karya Fakhr al-Dīn ar-Rāzī. 

Sumber sekunder berupa literatur pendukung, seperti hadis, kitab tafsir 

kontemporer, serta kitab ushul fiqh seperti al-Muwāfaqāt karya al-Syāṭibī, kitab 

dan buku fikih, jurnal akademik tentang ekoteologi Islam, dan laporan penelitian 

tentang kerusakan lingkungan.12 Analisis data dilakukan dengan metode analisis 

isi (content analysis) dan pendekatan normatif-teologis. Analisis isi dipakai untuk 

mengkaji teks Al-Qur’an dan hadis, sedangkan pendekatan normatif-teologis 

digunakan untuk menafsirkan prinsip-prinsip hukum Islam terkait lingkungan 

berdasarkan maqāṣid asy-syarī‘ah. Dengan demikian, hasil penelitian tidak hanya 

deskriptif, tetapi juga bersifat kritis dan aplikatif dalam menjawab problem 

lingkungan kontemporer.13 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendalaman Tafsir Surah al-Baqarah Ayat 205 

Surah al-Baqarah ayat 205 merupakan salah satu teks penting yang 

menyinggung persoalan kerusakan lingkungan secara langsung. Ayat ini 

berbunyi: 

 
11 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2017), 6–8. 
12 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, Juz 2 (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth, 2000); Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li 
Aḥkām al-Qur’ān, Juz 3 (Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1967); Abū Isḥāq al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-
Sharī‘ah (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1997). 
13 Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000), 42–45. 



 

 

31 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

رضِْ لُِِفْسِدَ فِيهَا وَيهُْلِكَ الْْرَْثَ وَالنىسْلَ 
َ
ٰ سَعََٰ فِِ الْْ ُ  ،وَإِذَا توََلَّى  الفَْسَادَ  يُُِبُّ  لََ  وَاللَّى

“Dan apabila ia berpaling, ia berusaha di muka bumi untuk berbuat kerusakan di 

dalamnya dan dia merusak tanaman dan keturunan. Dan Allah tidak menyukai 

kerusakan.” (Q.S. al-Baqarah: 205). 

Jika diperhatikan secara morfologis, ayat ini memiliki beberapa kata kunci 

yang kaya makna. Kata tawallā menggambarkan sikap berpaling atau berbalik 

arah, yang dalam konteks etika berarti meninggalkan jalan kebenaran. Kata sa’ā 

tidak sekadar berarti berjalan, melainkan bersungguh-sungguh dalam usaha, 

sehingga menunjukkan intensitas perbuatan yang berdampak besar. Sementara 

itu, yufsida berasal dari akar kata fasada yang secara leksikal berarti rusak atau 

hancur. Dalam konteks ekologi, teks tersebut dapat dipahami sebagai tindakan 

destruktif yang mengganggu keseimbangan. Sedangkan al-ḥarṣ merujuk pada 

tanaman dan lahan pertanian, dan al-nasl menunjuk pada keturunan, baik 

manusia maupun hewan. Dengan demikian, perusakan yang digambarkan ayat 

ini tidak hanya bersifat material, melainkan juga menyangkut keberlanjutan 

hidup generasi. 

Para mufassir klasik memberikan penjelasan yang beragam, seperti al-

Qurṭubī yang menafsirkan ayat ini sebagai peringatan terhadap orang-orang 

munafik yang tampak berkata baik, tetapi ketika memiliki kekuasaan justru 

merusak ladang dan membunuh hewan.14 Tafsir Ibn Katsir sejalan dengan hal 

tersebut, menekankan bahwa kehancuran tanaman dan keturunan merupakan 

simbol hilangnya keberlanjutan kehidupan.15  

Berbeda dengan itu, Fakhr al-Dīn al-Rāzī memperluas makna ayat dengan 

menyebut bahwa fasād tidak hanya berupa tindakan fisik, melainkan juga 

kerusakan struktural yang menimbulkan ketidakadilan sosial. Dengan cara ini, 

ia membuka kemungkinan pembacaan ayat dalam kerangka yang lebih luas, 

termasuk dalam konteks politik dan ekonomi.16 Mufassir modern 

mengembangkan interpretasi ini lebih jauh, Wahbah al-Zuḥaylī dalam Tafsīr al-

Munīr memahami ayat tersebut sebagai kritik terhadap perilaku manusia yang 

 
14 Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. Jāmiʿ al-Bayān ʿ an Taʾwīl Āy al-Qurʾān. Beirut: Muʾassasat al-Risālah, 2000. 
15 Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar. Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1998. 
16 Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. Al-Jāmiʿ li Aḥkām al-Qur’ān. Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1967. 



 

 

32 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

mengeksploitasi alam secara berlebihan, karena kerusakan ekosistem akan 

berimbas langsung pada generasi mendatang.17  

Sayyid Quṭb dalam Fī Ẓilāl al-Qur’ān menyoroti bahwa ayat ini 

melukiskan sifat tirani orang yang berpaling dari nilai-nilai Islam, yakni 

cenderung mengeksploitasi bumi demi kepentingan pribadi tanpa 

memperhatikan keseimbangan ekologi dan keadilan sosial. Jika ditinjau secara 

tematik, istilah fasād dalam al-Qur’an bukanlah istilah tunggal yang hanya 

terdapat pada ayat ini. Al-Qur’an berulang kali menyandingkan fasād dengan 

iṣlāḥ (perbaikan), seperti dalam Surah al-Baqarah ayat 11–12, Surah al-A’rāf ayat 

56, dan Surah al-Rūm ayat 41. Semua ayat tersebut menggambarkan fasād sebagai 

perilaku manusia yang menimbulkan ketidakseimbangan, baik di darat maupun 

di laut.  

Dengan demikian, fasād bukan sekadar kerusakan fisik, tetapi juga 

gangguan terhadap harmoni kosmik, sosial, dan moral. Dari segi asbāb al-nuzūl, 

sebagian riwayat memang mengaitkan ayat ini dengan tokoh tertentu yang 

gemar merusak tanaman dan membunuh hewan ternak. Akan tetapi, mayoritas 

mufassir menegaskan bahwa makna ayat ini bersifat universal. Larangan 

terhadap perusakan tanaman dan keturunan tidak hanya relevan pada masa 

Nabi, tetapi juga menjadi prinsip abadi yang berlaku sepanjang zaman. Hal ini 

memperlihatkan bagaimana Al-Qur’an menggunakan contoh konkret untuk 

menyampaikan pesan moral yang bersifat menyeluruh.18 

Relevansi ayat ini dengan isu kontemporer sangat jelas. Aktivitas manusia 

yang mengakibatkan deforestasi, pencemaran air, kebakaran hutan, dan 

kerusakan biodiversitas merupakan bentuk nyata dari ihlak al-ḥarṣ wa an-nasl 

(penghancuran tanaman dan keturunan). Krisis pangan yang muncul akibat 

perubahan iklim juga dapat dibaca sebagai konsekuensi dari perilaku destruktif 

yang dilarang ayat ini.  

Dalam konteks Indonesia, kasus pertambangan di pulau kecil yang 

merusak lahan pertanian dan mencemari laut sangat sesuai dengan gambaran 

fasād sebagaimana dijelaskan dalam ayat-ayat di atas. Hal ini menjadi dasar 

lahirnya kaidah-kaidah fiqh yang berkaitan dengan perlindungan lingkungan. 

 
17 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth, 2000. 
18 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an, 32nd ed., vol. 1 (Dar asy-Syuruq, 2003). 



 

 

33 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

Kaidah “dar’ al-mafāsid muqaddam ‘alā jalb al-maṣhāliḥ” (menolak kerusakan lebih 

didahulukan daripada menarik kemaslahatan) dapat langsung diturunkan dari 

larangan fasād. Demikian pula, kaidah “adh-dharar yuzāl” (kemudaratan harus 

dihilangkan) menjadi legitimasi syar‘i bagi negara untuk mencegah atau 

menghentikan aktivitas industri yang menimbulkan kerusakan ekologi. Dengan 

kata lain, ayat ini dapat dijadikan rujukan dalam merumuskan hukum Islam 

tentang kewajiban menjaga lingkungan, baik pada tingkat individu, komunitas, 

maupun negara.19  

Dari uraian tafsir ini dapat disimpulkan bahwa Surah Al-Baqarah ayat 205 

tidak hanya mengajarkan larangan moral, tetapi juga memberikan kerangka 

hukum yang jelas. Ayat tersebut menegaskan bahwa setiap perbuatan manusia 

yang merusak ekosistem bertentangan dengan amanah kekhalifahan. Islam 

melalui ayat ini, mendorong terciptanya paradigma pembangunan yang tidak 

hanya mengejar manfaat ekonomi, tetapi juga menegakkan keadilan, tanggung 

jawab, dan keberlanjutan. Inilah yang menjadikan ayat ini sangat relevan 

dijadikan pijakan dalam penyelesaian konflik lingkungan di era modern. 

Prinsip Fiqh dan Maqāṣid asy-Syarī‘ah dalam Isu Lingkungan  

Pemaknaan Surah Al-Baqarah ayat 205 tentang larangan perusakan bumi 

menemukan pijakan yang lebih konkret ketika dikaitkan dengan kerangka fiqh 

dan maqāṣid asy-syarī‘ah. Sejak era klasik, para ulama menegaskan bahwa syariat 

Islam diturunkan untuk menjaga kemaslahatan manusia dengan mencegah 

segala bentuk kerusakan. Lingkungan hidup sebagai ruang keberlangsungan 

manusia termasuk ke dalam cakupan maqāṣid yang harus dilindungi. Dalam 

tradisi ushul fiqh terdapat kaidah penting yaitu “darʾ al-mafāsid muqaddam ʿalā 

jalb al-maṣāliḥ”, yang berarti menolak kerusakan lebih diutamakan daripada 

menarik kemaslahatan.  

Kaidah ini secara langsung berhubungan dengan pesan Al-Qur’an bahwa 

Allah tidak menyukai kerusakan (wa-Allāhu lā yuḥibbu al-fasād). Artinya, 

meskipun sebuah aktivitas ekonomi dapat mendatangkan keuntungan finansial, 

jika aktivitas itu menimbulkan kerusakan lingkungan yang luas, maka syariat 

melarangnya. Prinsip ini sangat relevan ketika menimbang dilema 

 
19 Wahbah al-Zuḥaylī. Tafsīr al-Munīr. Damaskus: Dār al-Fikr, 1991. 



 

 

34 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

pembangunan modern yang sering mengorbankan kelestarian alam demi 

pertumbuhan ekonomi.20 

Kaidah lain yang sangat erat kaitannya dengan isu lingkungan adalah 

“adh-dharar yuzāl”, yang bermakna kemudaratan harus dihilangkan. Imam al-

Suyūṭī dalam al-Ashbāh wa an-Naẓāʾir menegaskan bahwa kemudaratan yang 

dibiarkan akan menyalahi tujuan syariat yang selalu menekankan pada 

terciptanya maslahat umum. Jika dikaitkan dengan konteks kontemporer, 

kaidah ini mengandung legitimasi syar‘i bagi negara untuk menindak 

perusahaan atau individu yang merusak lingkungan, baik dengan pencabutan 

izin, pemberian sanksi, maupun kewajiban melakukan pemulihan ekologis. 

Dengan kata lain, fiqh lingkungan memiliki dasar normatif yang kuat untuk 

mendukung prinsip hukum positif modern mengenai tanggung jawab 

lingkungan.21 

Perspektif maqāṣid asy-syarī‘ah lebih jauh menegaskan bahwa seluruh 

aturan Islam bertujuan menjaga lima prinsip dasar (aḍ-ḍarūriyyāt al-khamsah): 

agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-ʿaql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), 

dan harta (ḥifẓ al-māl). Beberapa ulama kontemporer bahkan menambahkan 

perlindungan lingkungan sebagai bagian dari maqāṣid modern, sebab kerusakan 

alam pada akhirnya akan mengancam kelima aspek tersebut secarav sekaligus. 

Kerusakan lingkungan mengancam jiwa melalui penyakit dan bencana, merusak 

keturunan dengan hilangnya keberlanjutan, menghancurkan harta melalui 

hilangnya sumber daya, bahkan dapat mengganggu stabilitas agama ketika 

manusia hidup dalam situasi krisis ekologis.22  

Imam al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt menegaskan bahwa maslahat sejati 

adalah yang sesuai dengan tujuan syariat, bukan sekadar keuntungan materi 

yang bersifat sesaat. Oleh karena itu, menjaga kelestarian alam termasuk dalam 

lingkup maslahat karena akan menjamin keberlanjutan kehidupan manusia. 

Jasser Auda, salah satu tokoh maqāṣid kontemporer, mengembangkan teori 

sistemik maqāṣid dengan menekankan pentingnya prinsip-prinsip universal 

(kulliyyāt) dalam menjawab tantangan modern. Dia menyatakan bahwa 

perlindungan lingkungan harus dimasukkan sebagai maqṣad baru, sebab 

 
20 alāl al-Dīn al-Suyūṭī, Al-Ashbāh wa al-Naẓāʾir (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1990). 
21 Ibid. 
22 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, al-Ashbāh wa al-Naẓāʾir (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1990). 



 

 

35 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

kerusakan ekologis di era modern sudah mencapai skala global dan berdampak 

langsung terhadap kesejahteraan umat manusia.23 

Dengan demikian, norma fiqh dan prinsip-prinsip maqāṣid asy-syarī‘ah 

secara jelas memberikan arah bagi penyelesaian konflik lingkungan. Larangan 

eksploitasi berlebihan, kewajiban menghilangkan kerusakan, serta orientasi 

pada keberlanjutan generasi merupakan turunan langsung dari kerangka ini. 

Dari sinilah dapat dirumuskan bahwa hukum Islam memiliki potensi besar 

untuk menjadi landasan etis dan normatif dalam merumuskan kebijakan 

lingkungan di Indonesia.24 

Analisis Konflik Lingkungan di Indonesia 

Indonesia merupakan salah satu negara dengan kekayaan sumber daya alam 

yang sangat melimpah. Namun, potensi ini sering kali menjadi sumber konflik 

ketika pengelolaannya tidak memperhatikan aspek keberlanjutan. Konflik 

lingkungan di Indonesia dapat dilihat pada berbagai kasus, mulai dari 

eksploitasi sumber daya tambang, pembakaran hutan, pencemaran air, hingga 

krisis ketersediaan air bersih. Keempat isu ini memberikan gambaran nyata 

tentang bentuk fasād sebagaimana dilarang dalam Surah al-Baqarah ayat 205, 

yaitu perusakan tanaman dan keturunan.  

Kasus pertambangan di pulau kecil menjadi contoh pertama. Pulau-pulau 

kecil memiliki daya dukung lingkungan yang terbatas, sehingga proyek 

eksploitasi berskala besar sangat cepat menimbulkan kerusakan. Tambang nikel 

di Pulau Obi (Maluku Utara) dan Pulau Wawoni (Sulawesi Tenggara) telah 

mengakibatkan degradasi lingkungan berupa erosi tanah, pencemaran laut, serta 

hilangnya lahan pertanian produktif. Kondisi ini membuat masyarakat lokal 

kehilangan mata pencaharian sebagai petani dan nelayan, sehingga memicu 

konflik antara masyarakat dan perusahaan tambang.  

Dalam perspektif Islam, kasus ini menggambarkan dengan jelas makna 

“ihlak al-ḥarṣ wa al-nasl (penghancuran tanaman dan keturunan). Kerusakan 

sumber pangan dan penghidupan generasi masa depan tidak hanya menyalahi 

maqāṣid asy-syarīʿah, tetapi juga melanggar prinsip keadilan, karena keuntungan 

 
23 Abū Isḥāq al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharīʿah (Beirut: Dār al-Maʿrifah, 1997). 
24 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008). 



 

 

36 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

hanya dinikmati segelintir pihak, sementara kerugian ditanggung masyarakat 

banyak.25 

Konflik berikutnya adalah deforestasi dan kebakaran hutan, terutama di 

Kalimantan dan Sumatera. Setiap tahun, jutaan hektare hutan hilang akibat 

pembukaan lahan perkebunan sawit dan kebakaran hutan. Pada tahun 2019, luas 

kebakaran hutan dan lahan mencapai 1,6 juta hektare. Kebakaran ini tidak hanya 

menimbulkan kerugian ekologis, tetapi juga bencana kesehatan berupa asap 

pekat yang melanda hingga negara tetangga.  

Dalam perspektif Islam, tindakan membakar hutan tanpa alasan yang 

benar merupakan bentuk fasād yang diharamkan. Hadis Nabi صلى الله عليه وسلم menyebutkan 

larangan menebang pohon secara sewenang-wenang, bahkan pohon yang 

tampak sederhana seperti pohon sidr. Apalagi jika penebangan atau pembakaran 

tersebut menimbulkan penderitaan massal, maka perbuatannya semakin jauh 

dari ajaran Islam. Kaidah adh-dharar yuzāl menuntut agar kerusakan yang 

ditimbulkan kebakaran ini dihilangkan dengan cara pencegahan maupun 

pemulihan.26  

Pencemaran sungai merupakan bentuk lain dari konflik lingkungan yang 

marak di Indonesia. Sungai Citarum di Jawa Barat, yang pernah dinobatkan 

sebagai salah satu sungai paling tercemar di dunia, menjadi bukti nyata dari 

ketidakmampuan manusia menjaga alam. Limbah industri tekstil, limbah rumah 

tangga, serta sampah plastik menjadikan air sungai tidak lagi layak dikonsumsi.  

Dalam kerangka Islam, sungai merupakan salah satu nikmat Allah yang 

seharusnya dijaga, sebagaimana firman-Nya yang menggambarkan air sebagai 

sumber kehidupan: “Dan Kami jadikan dari air segala sesuatu yang hidup.” (Q.S. al-

Anbiyāʾ [21]: 30). Mencemari sungai berarti merusak sumber kehidupan yang 

Allah ciptakan, sehingga perbuatan tersebut dapat dikategorikan sebagai fasād fī 

al-arḍ.27 

Selain itu, krisis air bersih juga menjadi tantangan besar di berbagai 

wilayah Indonesia. Di daerah perkotaan, sumber air tanah semakin berkurang 

 
25 Jaringan Advokasi Tambang (JATAM), Laporan Tambang di Pulau-Pulau Kecil (Jakarta: JATAM, 2022). 
26 Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan Republik Indonesia, Laporan Kebakaran Hutan dan Lahan 
Tahun 2019 (Jakarta: KLHK, 2020). 
27 Abū Dāwūd, Sunan Abī Dāwūd, Kitāb al-Adab, no. 5239 (Beirut: Dār al-Fikr, 1990). 
42. Q.S. al-Anbiyāʾ [21]: 30. 



 

 

37 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

akibat eksploitasi berlebihan, sementara di daerah pedesaan banyak masyarakat 

masih kesulitan memperoleh air minum yang layak. Krisis ini sering 

menimbulkan konflik sosial, baik antar warga maupun masyarakat dengan 

perusahaan.  

Dalam Islam, air dipandang sebagai hak publik (ḥaqq al-ʿām) yang tidak 

boleh dimonopoli. Hadis Nabi صلى الله عليه وسلم menyebutkan, yang artinya: “Kaum muslimin 

berserikat dalam tiga hal: air, padang rumput, dan api”. Dengan demikian, setiap 

kebijakan atau tindakan yang menghalangi masyarakat mengakses air bersih 

bertentangan dengan prinsip keadilan sosial yang ditekankan syariat.28  

Keempat kasus tersebut memperlihatkan pola yang sama. Pertama, 

kerusakan lingkungan di Indonesia sering kali didorong oleh kepentingan 

ekonomi jangka pendek yang mengabaikan daya dukung ekosistem. Kedua, 

kerugian akibat kerusakan hampir selalu ditanggung masyarakat lokal, 

sementara keuntungan dinikmati korporasi atau kelompok tertentu. Ketiga, 

lemahnya penegakan hukum membuat kerusakan terus berulang. Dalam 

perspektif Islam, pola ini jelas bertentangan dengan perintah untuk 

memakmurkan bumi (istiʿmār al-arḍ) dan larangan membuat kerusakan (fasād). 

Oleh sebab itu, konflik lingkungan di Indonesia tidak hanya memerlukan solusi 

teknis, tetapi juga pendekatan moral dan religius yang menekankan tanggung 

jawab manusia sebagai khalifah Allah di bumi.29 

Model Penyelesaian Konflik Lingkungan Berbasis Islam 

Penyelesaian konflik lingkungan yang efektif perlu dibangun di atas 

pemahaman tekstual dan normatif yang telah dipetakan sebelumnya, bahwa 

larangan fasād dalam Al-Qur’ān, kaidah-kaidah ushuliyah seperti “adh-dharar 

yuzāl” dan “darʾ al-mafāsid muqaddam ʿ alā jalb al-maṣāliḥ”, serta prinsip maqāṣid asy-

syarī‘ah, mengarah pada satu tuntutan utama yaitu mencegah kerusakan 

(prevent), mengoreksi dampak yang sudah terjadi (remediate), menegakkan 

keadilan distributif (compensate), dan mengubah struktur kelembagaan agar 

pengulangan kerusakan dapat dihindari (institutionalize).  

Model penyelesaian yang penulis usulkan berangkat dari empat pilar 

terpadu, yakni:: pencegahan normativ-teologis, penguatan instrumen hukum 

 
28 Abū Dāwūd, Sunan Abī Dāwūd, Kitāb al-Buyūʿ, no. 3477. 
29 Untuk kajian tentang integrasi narasi keagamaan dan kebijakan publik, lihat Fazlun Khalid, Nature and the 
Islamic Vision (Kuala Lumpur: Islamic Foundation, 2004). 



 

 

38 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

dan kebijakan, mekanisme restoratif dan kompensasi yang berbasis hak serta 

tanggung jawab, dan pemberdayaan sosial-keagamaan untuk membangun 

legitimasi dan kepatuhan. Pilar pencegahan normativ-teologis dimulai dengan 

penguatan narasi religius yang menempatkan pengelolaan sumber daya sebagai 

amanah. Pendidikan agama dan khutbah, kurikulum pesantren, serta fatwa 

institusional harus menyuarakan secara konsisten bahwa eksploitasi destruktif 

adalah pelanggaran terhadap amanah kekhalifahan. Narasi ini bukan sekadar 

retorika, melainkan sekaligus memberi legitimasi moral bagi tindakan 

pencegahan yang bersifat administratif atau hukuman terhadap pelanggar.  

Dalam praktiknya, pesan moral keagamaan dapat dipadukan dengan 

instrumen pencegahan teknis seperti penilaian dampak lingkungan (analisis 

AMDAL/UKL-UPL), zonasi ekologis, dan penerapan prinsip kehati-hatian 

(precautionary principle). Pendekatan yang menyatukan legitimasi agama dan 

legitimasi teknis cenderung lebih efektif di masyarakat mayoritas muslim, 

karena meminimalkan resistensi sosial ketika kebijakan perlindungan 

lingkungan diberlakukan. Untuk mendukung ini, otoritas keagamaan dapat 

menerbitkan pedoman etika lingkungan yang mengartikulasikan kewajiban 

syar‘i serta konsekuensi moral bagi pelanggar. Hal tersebut memperkuat norma-

norma sosial yang mendahului intervensi hukum formal.30 

Pilar penguatan instrumen hukum dan kebijakan menuntut harmonisasi 

antara prinsip-prinsip syari’at dan hukum positif. Hukum Islam memberikan 

dasar normatif kuat untuk berbagai mekanisme hukum modern, seperti 

pembatasan izin (sadd adh-dharā’i), kewajiban pemulihan (restorative obligations), 

prinsip pembiayaan pemulihan oleh pihak perusak (polluter-pays), serta 

pemberian sanksi administratif dan pidana terhadap pelanggaran lingkungan. 

Oleh itu diperlukan kebijakan yang jelas mengenai kriteria izin, standar 

pengelolaan lingkungan, serta mekanisme peninjauan izin bila ada indikasi 

potensi fasād. Mekanisme ini harus didukung oleh lembaga pengawas 

independen yang mampu melakukan audit lingkungan dan menegakkan 

pemulihan.  

Pada tataran regulasi nasional, penguatan peraturan teknis, misalnya 

mengenai penilaian risiko, batas ambang pencemaran, dan kewajiban reklamasi, 

 
30 Tentang harmonisasi prinsip syar‘i dan instrumen hukum modern, lihat Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as 
Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008). 



 

 

39 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

perlu diselaraskan dengan prinsip-prinsip syari’at, agar penegakan dapat 

memperoleh dukungan sosial yang luas. Dalam konteks ini, penerapan 

pendekatan berbasis hak juga relevan diterapkan. Pengakuan hak atas 

lingkungan hidup sehat sebagai bagian dari hak atas kehidupan dan hajat hidup 

layak, sehingga korban kerusakan memiliki basis hukum untuk menuntut 

pemulihan.31 

Mekanisme restoratif dan kompensasi harus dirancang tidak hanya untuk 

memulihkan kerusakan fisik, tetapi juga kerugian sosial-ekonomi dan budaya. 

Model restorative justice terhadap lingkungan berpusat pada pengakuan 

tanggung jawab, pemulihan kondisi ekologis, dan kompensasi bagi korban. 

Praktik terbaik mencakup perintah pemulihan lahan, program rehabilitasi 

mangrove atau hutan, pemulihan kualitas air, serta skema kompensasi yang 

melibatkan manfaat ekonomi berkelanjutan bagi komunitas terdampak, 

misalnya prioritas lapangan kerja pada program reklamasi atau skema bagi hasil 

yang adil. Kompensasi harus mempertimbangkan nilai non-ekonomi, seperti 

hilangnya nilai budaya, identitas daerah, dan peluang generasi mendatang.  

Dari perspektif fiqh, prinsip pemulihan dan kompensasi ini sejalan 

dengan tuntutan menolak kemudaratan dan memulihkan maslahat. Oleh  

karenanya, otoritas negara, pelaku usaha, dan komunitas harus duduk bersama 

dalam mekanisme mediasi yang adil. Mediasi berbasis komunitas, dengan 

fasilitasi ulama atau tokoh adat, seringkali lebih diterima secara sosial dan 

mampu menghasilkan solusi yang legimitatif sekaligus restoratif.32  

Pemberdayaan sosial-keagamaan menjadi elemen strategis agar 

perubahan perilaku bersifat berkelanjutan. Pesantren, majelis taklim, masjid, dan 

organisasi masyarakat Islam dapat menjadi wahana pendidikan ekologi yang 

sistematis. Mereka dapat mengembangkan modul pengajaran, prakarsa 

konservasi berbasis komunitas, seperti gerakan penanaman pohon, pengelolaan 

sampah terpadu, atau bank air lokal, serta memfasilitasi dialog antara 

masyarakat dan pembuat kebijakan. Fatwa-fatwa ekologis yang konkret, 

misalnya yang menjelaskan status hukum penambangan yang merusak mata 

 
31 Konsep restorative justice lingkungan dan peran mediasi komunitas dibahas dalam: Melissa Brown, 
“Restorative Justice and Environmental Harm,” Journal of Environmental Law 25, no. 2 (2013): 213–238. 
32 Untuk model pemberdayaan pesantren dan otoritas keagamaan, lihat laporan program eco-pesantren oleh 
Yayasan Keanekaragaman Hayati (contoh program di Indonesia). 



 

 

40 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

pencaharian, pembakaran hutan, atau monopoli akses air, akan menjadi rujukan 

moral yang memperkuat kepatuhan. Pemberdayaan semacam ini juga membuka 

ruang bagi pengembangan model ekonomi yang berkelanjutan di level lokal, 

seperti agroforestry, perikanan berkelanjutan, dan ekowisata berbasis 

komunitas.33 

Implementasi model ini memerlukan langkah-langkah operasional yang 

konkret. Pertama, melakukan penilaian kerentanan area (vulnerability mapping) 

untuk mengidentifikasi zona yang wajib dilindungi dari aktivitas ekstraktif. 

Kedua, menetapkan moratorium izin sementara di zona-zona rentan sambil 

menuntaskan penilaian AMDAL independen. Ketiga, membangun mekanisme 

mediasi pra-peradilan untuk penyelesaian sengketa lahan dan lingkungan yang 

mengutamakan restorasi dan kompensasi, bukan semata ganti rugi finansial. 

Keempat, memasukkan klausul tanggung jawab sosial dan kewajiban reklamasi 

dalam setiap izin operasi, serta menetapkan jaminan finansial (bonding) yang 

dapat dicairkan untuk pendanaan reklamasi ketika perusahaan lalai. Kelima, 

mengembangkan sistem pemantauan partisipatif yang melibatkan masyarakat 

lokal dan lembaga keagamaan untuk memantau kepatuhan terhadap komitmen 

lingkungan. Dengan demikian, pencegahan, penegakan, pemulihan, dan 

pembelajaran sosial berjalan bersama.34 

Di tingkat kebijakan makro, integrasi perspektif Islam ke dalam kerangka 

kebijakan lingkungan nasional tidak bermakna menggantikan prinsip ilmiah 

atau pluralitas hukum yang ada, melainkan memperkaya legitimasi dan 

memperkuat kepatuhan sosial. Contoh konkrit adalah penyusunan pedoman 

kebijakan yang secara eksplisit merujuk pada prinsip keadilan, tanggung jawab, 

dan keberlanjutan sebagaimana dipahami dalam tradisi Islam — misalnya dalam 

menyusun kriteria izin, menetapkan hak partisipatif masyarakat, dan merancang 

mekanisme reklamasi pasca-tambang. Selain itu, pelibatan ulama dan pemuka 

 
33 Prinsip bonding dan jaminan finansial untuk reklamasi dibahas dalam literatur lingkungan terapan; contoh 
kebijakan tata kelola tambang dijelaskan dalam Undang-Undang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan 
Hidup (Indonesia). 
34 Tentang pelibatan ulama dalam pembuatan kebijakan lingkungan, lihat analisis kebijakan oleh A. Saiful 
Bahri, “Religious Authority and Environmental Policy in Indonesia,” Indonesian Journal of Islam and Society 
(2020). 



 

 

41 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

agama dalam proses pembuatan kebijakan dapat mengurangi resistensi normatif 

dan mempercepat implementasi kebijakan berkelanjutan.35 

Secara institusional, perlu ada forum mediasi multi-pihak yang 

permanen. Lembaga ini terdiri dari wakil pemerintah, masyarakat 

adat/komunitas lokal, perwakilan korporasi, akademisi, dan otoritas 

keagamaan. Forum ini berfungsi sebagai pengelola konflik pra-litigasi, 

pengawas implementasi komitmen lingkungan, serta pengarah program 

restorasi. Mekanisme semacam ini memastikan bahwa keputusan tidak hanya 

mengambil perspektif ekonomi sempit, tetapi mempertimbangkan dimensi 

moral, ekologis, dan sosial jangka panjang. Pada akhirnya, penyelesaian konflik 

lingkungan yang berkelanjutan menghendaki penggabungan norma religius, 

instrumen hukum, teknologi, dan partisipasi masyarakat sebuah pendekatan 

holistik yang konsisten dengan semangat maqāṣhid al-syarī’ah.36 

Rekomendasi Kebijakan Operasional dan Panduan Praktis Berbasis Islam 

Agar kerangka penyelesaian konflik lingkungan tidak berhenti pada level 

normatif, diperlukan rekomendasi operasional yang dapat diimplementasikan 

oleh pemerintah, lembaga keagamaan, maupun masyarakat. Rekomendasi ini 

mencakup instrumen hukum, kebijakan teknis, pedoman fatwa, hingga format 

mediasi yang bersifat praktis. Dari perspektif hukum positif yang diperkaya 

dengan prinsip Islam, salah satu rekomendasi utama adalah memasukkan 

klausul tanggung jawab syar‘i dalam perizinan usaha. 

Setiap izin usaha ekstraktif seperti pertambangan atau perkebunan harus 

memuat kewajiban pemulihan ekologis, dengan merujuk kepada prinsip adh-

dharar yuzāl. Pemegang izin diwajibkan menandatangani pakta integritas yang 

berisi komitmen menjaga lingkungan, serta menyerahkan jaminan finansial yang 

dapat digunakan untuk reklamasi apabila terjadi kelalaian. Mekanisme ini 

memberikan landasan hukum yang kuat sekaligus legitimasi religius, karena 

 
35 Untuk model forum mediasi multi-pihak, lihat World Bank, Good Practice Note: Managing Environmental and 
Social Conflicts (Washington, DC: World Bank, 2016). 
36 Konsep bonding dalam perizinan lingkungan dibahas dalam Undang-Undang Perlindungan dan Pengelolaan 
Lingkungan Hidup (UU No. 32 Tahun 2009).  



 

 

42 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

setiap pelanggaran dapat dipandang sebagai pelanggaran syar‘i dan hukum 

negara sekaligus.37 

Rekomendasi berikutnya adalah penyusunan pedoman fatwa lingkungan 

yang lebih detail. MUI pada tahun 2014 pernah mengeluarkan fatwa tentang 

pelestarian satwa langka, namun cakupannya masih terbatas. Diperlukan fatwa 

tambahan yang mengatur masalah deforestasi, pencemaran sungai, monopoli air 

bersih, dan pertambangan di wilayah rentan. Fatwa tersebut dapat menjelaskan 

status hukum setiap tindakan, mulai dari ḥarām untuk perusakan hutan secara 

sengaja, makrūh untuk perilaku boros air, hingga wājib untuk menjaga kelestarian 

sungai sebagai sumber kehidupan.  

Dengan adanya pedoman fatwa, umat memiliki rujukan moral yang lebih 

jelas, dan pemerintah dapat menjadikannya sebagai dasar legitimasi sosial dalam 

penegakan hukum.38 Dalam ranah mediasi konflik, lembaga keagamaan dapat 

mengambil peran sebagai fasilitator independen. Model mediasi yang dapat 

diadopsi adalah forum multi-pihak berbasis komunitas yang melibatkan 

pemerintah daerah, perusahaan, masyarakat lokal, dan ulama setempat. Forum 

ini difungsikan untuk menyelesaikan sengketa lahan, pencemaran, dan konflik 

akses sumber daya air secara adil. Keberadaan ulama dalam forum ini 

menambah dimensi moral dan keagamaan, sehingga keputusan yang dihasilkan 

lebih mudah diterima oleh masyarakat.  

Format mediasi dapat mengadopsi prinsip ṣulḥ dalam hukum Islam, yaitu 

perdamaian yang mengutamakan keadilan dan kemaslahatan bersama. 

Mekanisme ṣulḥ bukan hanya menghapus sengketa, melainkan menegakkan 

solusi restoratif yang berkelanjutan.39 

Selain forum mediasi, perlu dikembangkan model perjanjian sosial-

ekologis antara perusahaan dan masyarakat yang disaksikan oleh tokoh agama. 

Isi perjanjian tersebut mencakup komitmen perusahaan untuk melakukan 

rehabilitasi, pemberdayaan ekonomi masyarakat, dan transparansi dalam 

pengelolaan sumber daya. Perjanjian ini dapat dipandang sebagai akad yang 

mengikat secara syar‘i, sehingga pihak yang melanggarnya dianggap melakukan 

 
37 Majelis Ulama Indonesia, Fatwa tentang Pelestarian Satwa Langka untuk Menjaga Keseimbangan Ekosistem, No. 
04/MUNAS VII/MUI/5/2014. 
38 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh (Damaskus: Dār al-Fikr, 1989). 
39 Ibid. 



 

 

43 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

ghasab. Dengan demikian, perjanjian sosial-ekologis bukan hanya dokumen 

legal, tetapi juga kontrak moral yang memiliki legitimasi agama.40  

Di bidang pendidikan dan dakwah, lembaga Islam dapat 

mengembangkan kurikulum khusus tentang ekologi Islam. Pesantren, 

madrasah, dan perguruan tinggi Islam sebaiknya memasukkan mata pelajaran 

atau modul yang membahas hubungan manusia dengan alam, berbasis ayat-ayat 

Al-Qur’ān dan hadis Nabi. Modul ini dapat meliputi konsep khalifah, amanah, 

larangan fasād, serta praktik ramah lingkungan seperti penghematan air, 

penghijauan, dan pengelolaan sampah. Dengan pendidikan yang konsisten, 

generasi muda muslim akan tumbuh dengan kesadaran ekologis yang kuat, 

sehingga perubahan perilaku dapat berlangsung secara berkelanjutan.41 

Walhasil, rekomendasi operasional ini akan lebih efektif bila dijalankan 

melalui sinergi antara negara, masyarakat, dan otoritas keagamaan. Negara 

bertugas menegakkan regulasi, masyarakat mengawasi implementasi, dan 

lembaga agama memberikan legitimasi moral serta pendidikan. Kolaborasi tiga 

pilar ini mencerminkan model penyelesaian konflik lingkungan yang 

menyeluruh, sesuai dengan semangat maqāṣid al-syarī‘ah yang menekankan 

perlindungan kehidupan, harta, keturunan, dan keberlanjutan ekosistem. 

KESIMPULAN 

Islam memiliki potensi besar sebagai sumber paradigma ekologiS. Ayat-ayat Al-

Qur’an, hadis, kaidah fiqh, dan maqāṣid asy-syarī‘ah tidak hanya relevan sebagai 

sumber hukum ibadah, tetapi juga memberikan kontribusi nyata dalam 

penyusunan kerangka hukum dan kebijakan lingkungan. Kontribusi teoretis 

penelitian ini adalah mengaitkan langsung tafsir Surah Al-Baqarah ayat 205 

dengan prinsip fiqh dan maqāṣid asy-syarī‘ah, sehingga menghasilkan kerangka 

normatif yang komprehensif. Kontribusi praktisnya terletak pada rekomendasi 

kebijakan dan model penyelesaian konflik yang dapat diadaptasi oleh 

pemerintah, lembaga agama, dan masyarakat.  

Penelitian ini juga membuka ruang bagi pengembangan lebih lanjut. 

Kajian ekologi Islam perlu diperluas dengan studi interdisipliner yang 

menggabungkan hukum, teologi, sosiologi, dan ilmu lingkungan. Selain itu, 

 
40 Ibn Qudāmah, al-Mughnī (Beirut: Dār al-Fikr, 1984). 
41 Fazlun Khalid, Islam and the Environment (London: Ta-Ha Publishers, 1992). 



 

 

44 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

diperlukan penelitian lapangan untuk mengukur efektivitas implementasi 

model penyelesaian berbasis Islam dalam berbagai konflik lingkungan nyata. 

Dengan demikian, wacana ekologi Islam tidak berhenti pada ranah teoretis, 

melainkan benar-benar menjadi instrumen transformasi sosial dan kebijakan 

publik. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa menjaga bumi 

adalah bagian integral dari ibadah dan amanah kekhalifahan. Setiap tindakan 

merusak alam bukan hanya kejahatan ekologis, tetapi juga pelanggaran terhadap 

syariat Allah. Sebaliknya, setiap usaha melestarikan lingkungan merupakan 

amal saleh yang berpahala. Maka, integrasi ajaran Islam ke dalam penyelesaian 

konflik lingkungan bukan hanya relevan, tetapi juga mendesak untuk menjamin 

keberlanjutan hidup manusia dan seluruh makhluk di bumi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qardlawi, Yusuf. Ri’ayah al-Biah Fi Syariah al-Islam. Cet. ke-1. Dar asy-Syuruq, 

2001. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. 10 jilid. Kairo: 

Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1967. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. Mafātīḥ al-Ghayb. 32 jilid. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth, 2000. 

Al-Shāṭibī, Abū Isḥāq. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah. Diedit oleh Muhammad 

al-Tahir ibn ‘Ashur. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1997. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. Al-Ashbāh wa al-Naẓāʾir. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

1990. 

Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān. 26 jilid. 

Beirut: Muʾassasat al-Risālah, 2000. 

Al-Zuḥaylī, Wahbah. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. 8 jilid. Damaskus: Dār al-Fikr, 

1989. 

———. Tafsīr al-Munīr. 30 jilid. Damaskus: Dār al-Fikr, 1991. 

Arumingtyas, Lusia. “Pulau Wawonii dan Luka Nikel yang Masih Terbuka.” 

Environmental News, Mongabay.co.id, 11 Agustus 2025. 

https://mongabay.co.id/2025/08/11/pulau-wawonii-dan-luka-nikel-

yang-masih-terbuka/. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 2008. 

https://mongabay.co.id/2025/08/11/pulau-wawonii-dan-luka-nikel-yang-masih-terbuka/
https://mongabay.co.id/2025/08/11/pulau-wawonii-dan-luka-nikel-yang-masih-terbuka/


 

 

45 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

Brown, Melissa. “Restorative Justice and Environmental Harm.” Journal of 

Environmental Law 25, no. 2 (2013): 213–38. 

Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar. Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm. 8 jilid. Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah, 1998. 

Ibn Qudāmah, Abū Muḥammad ʿAbd Allāh ibn Aḥmad. Al-Mughnī. 14 jilid. 

Beirut: Dār al-Fikr, 1984. 

Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC). Climate Change 2023: 

Synthesis Report. Geneva: IPCC, 2023. 

Jaringan Advokasi Tambang (JATAM). Laporan Tambang di Pulau-Pulau Kecil. 

Jakarta: JATAM, 2022. 

Kartika, dkk. “Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup Dalam Kajian Tafsir 

Tematik.” Jurnal Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, 

Humaniora 11, no. 1 (2024): 363–72. 

https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3505. 

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan Republik Indonesia. Laporan 

Kebakaran Hutan dan Lahan Tahun 2019. Jakarta: KLHK, 2020. 

Khalid, Fazlun. Islam and the Environment. London: Ta-Ha Publishers, 1992. 

———. Nature and the Islamic Vision. Kuala Lumpur: Islamic Foundation, 2004. 

Majelis Ulama Indonesia. “Fatwa tentang Pelestarian Satwa Langka untuk 

Menjaga Keseimbangan Ekosistem, No. 04/MUNAS VII/MUI/5/2014.” 

“Mereka Suarakan Kerusakan Pulau Obi Dampak Industri Nikel | BaKTINews.” 

Diakses 31 Oktober 2025. https://baktinews.bakti.or.id/artikel/mereka-

suarakan-kerusakan-pulau-obi-dampak-industri-nikel. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2017. 

Muhadjir, Noeng. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000. 

Mubarok, Andika. “Kelestarian Lingkungan Dalam Al-Qur’an: Analisis 

Pemikiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah.” Hikmah 19, no. 2 

(2023): 227–37. https://doi.org/10.53802/hikmah.v19i2.174. 

https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3505
https://baktinews.bakti.or.id/artikel/mereka-suarakan-kerusakan-pulau-obi-dampak-industri-nikel
https://baktinews.bakti.or.id/artikel/mereka-suarakan-kerusakan-pulau-obi-dampak-industri-nikel
https://doi.org/10.53802/hikmah.v19i2.174


 

 

46 
 

 
Volume 2 (1), November 2025 

Mun’im, Zainul. “Etika Lingkungan Biosentris Dalam Al-Quran: Analisis Tafsir 

Pelestarian Lingkungan Hidup Karya Kementerian Agama.” SUHUF 15, 

no. 1 (2022): 197–221. https://doi.org/10.22548/shf.v15i1.720. 

Nasr, Sayyed Hossein. Religion and the Order of Nature. London: Oxford 

University Press, 1996. 

Qutb, Sayyid. Fi Zilal Al-Qur’an. Cet. ke-32. 6 jilid. Dar asy-Syuruq, 2003. 

Saiful Bahri, A. “Religious Authority and Environmental Policy in Indonesia.” 

Indonesian Journal of Islam and Society (2020). 

“TanahKita.” Diakses 31 Oktober 2025. 

https://tanahkita.id/data/konflik/?sektor=S2&tahun=2025&tipe=&bula

n=12&mmode=1. 

Undang-Undang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup (UU No. 32 

Tahun 2009). 

World Bank. Good Practice Note: Managing Environmental and Social Conflicts. 

Washington, DC: World Bank, 2016. 

 

 

https://doi.org/10.22548/shf.v15i1.720
https://tanahkita.id/data/konflik/?sektor=S2&tahun=2025&tipe=&bulan=12&mmode=1
https://tanahkita.id/data/konflik/?sektor=S2&tahun=2025&tipe=&bulan=12&mmode=1

