E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah e

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Fikih Manhaji dan Qauli: Analisis Metodologi terhadap Mekanisme Ijtihad
dalam Penetapan Hukum

1Ahmad Royhan, 2Cucu Surahman
IMa’had Aly Lirboyo Kediri, Indonesia
2Universitas Pendidikan Indonesia Bandung

IAhmadroyhan0301@gmail.com

2cucu.surahman@upi.edu.

Abstract

This study is driven by the need to strengthen the legal istinbat methodology amid the limits of classical
figh texts and the growing complexity of contemporary issues. The differing social contexts between
earlier scholars and modern Indonesia highlight the urgency of an istinbat framework that integrates
scriptural texts, maqasid, and social analysis in an operational manner. This study aims to outline the
methodological construction of qauli and manhaji figh as two ijtihad models that connect revelation with
present realities. Using qualitative library research, the study employs descriptive—analytical and
comparative methods to examine classical and contemporary usil al-figh literature integrated with
maqasid al-shari‘ah. The findings show that ijtihad qauli operates by selecting and reinforcing juristic
opinions for new cases, whereas ijtihad manhaji formulates rulings through analogical reasoning, the
generality of mujtahid-level texts, and mafhiim al-kalam when texts are not explicit. Both demonstrate
the flexibility of Islamic law while maintaining a commitment to scriptural consistency, maslahah, and
social stability. The integration of manhaji—qauli figh ultimately offers an operational and adaptive
model rooted in maqasid, providing a relevant framework for addressing modern religious and social
problems while allowing for ongoing evaluation to meet evolving societal needs.

Keywords: Manhaji Figh, Qauli Figh, Flexibility of Islamic Law, Ijtihad.

Abstrak

Studi ini didorong oleh kebutuhan untuk memperkuat metodologi istinbat hukum di tengah
keterbatasan teks-teks fikih klasik dan kompleksitas isu-isu kontemporer yang semakin
berkembang. Perbedaan konteks sosial antara ulama terdahulu dengan Indonesia modern
menyoroti urgensi kerangka istinbat yang mengintegrasikan teks-teks naskah, magqasid, dan
analisis sosial secara operasional. Studi ini bertujuan untuk menggambarkan konstruksi
metodologis fikih qauli dan manhaji sebagai dua model ijtihad yang menghubungkan wahyu
dengan realitas kekinian. Dengan menggunakan penelitian pustaka kualitatif, studi ini
menerapkan metode deskriptif—analitis dan komparatif untuk mengkaji literatur ushul fikih
klasik dan kontemporer yang terintegrasi dengan magqasid asy-syari‘ah. Temuan menunjukkan
bahwa ijtihad qauli beroperasi dengan memilih dan menguatkan pendapat hukum untuk kasus-
kasus baru, sedangkan ijtihad manhaji merumuskan ketetapan hukum melalui penalaran
analogis, keumuman teks setingkat mujtahid, dan mafham al-kalam ketika teks tidak eksplisit.
Keduanya menunjukkan fleksibilitas hukum Islam sekaligus menjaga komitmen pada
konsistensi naskah, maslahah, dan stabilitas sosial. Integrasi fikih manhaji-qauli pada akhirnya
menawarkan model operasional dan adaptif yang berakar pada magqasid, memberikan kerangka
kerja yang relevan untuk menjawab berbagai masalah keagamaan dan sosial modern sekaligus
memungkinkan evaluasi berkelanjutan demi memenuhi kebutuhan masyarakat yang terus
berkembang.

Kata Kunci: Fikih Manhaji, Fikih Qauli, Fleksibilitas Hukum Islam, Ijtihad


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
mailto:1Ahmadroyhan0301@gmail.com
mailto:cucu.surahman@upi.edu

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah e

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

PENDAHULUAN

Sejak lahirnya mazhab-mazhab fikih, umat Islam memilih bermazhab sebagai pola
beragama, yakni mengikuti metodologi (manhaj) dan konstruksi hukum para imam mazhab
dalam ranah ibadah, sosial, kenegaraan, dan aspek-aspek lain. Secara epistemologis, metode
manhaji dan qauli tidak dapat dipisahkan. Keduanya saling melengkapi dalam proses istinbat

hukum sehingga tidak mungkin berdiri sendiri.!

Namun harus diakui bahwa teks-teks fikih klasik yang disusun ratusan tahun silam
memiliki keterbatasan, sementara problematika kontemporer terus berkembang.?
Kesadaran inilah yang mendorong para ulama dan intelektual NU untuk melakukan
penyempurnaan metodologis dalam Bahtsul Masa’il. Muktamar NU ke-28 di Krapyak (1989)
menjadi titik penting perumusan kembali mekanisme istinbdt, yang kemudian ditegaskan
dalam Munas Alim Ulama di Lampung (1992).> Melalui keputusan tersebut, NU
mengesahkan bermazhab secara manhaji, yakni menempuh jalan berpikir para imam
mazhab dengan mengoperasikan teori ushul fikih dan kaidah-kaidahnya bagi mereka yang
memiliki kapasitas keilmuan, khususnya ketika teks mazhab tidak memuat jawaban atau
tidak ditemukan padanannya. Metode ini menjadi kerangka responsif untuk menjawab

persoalan hukum yang tak terakomodasi oleh teks-teks qauli klasik.*

Para ahli mazhab menyadari bahwa banyak perbedaan antara pendapat mereka dan
fatwa para mujtahid terdahulu bukan karena kontradiksi metodologis, tetapi karena
perubahan konteks sosial yang melatari ijtihad. Mereka meyakini bahwa apabila para
mujtahid hidup pada masa mereka, tentu hasil fatwanya akan menyesuaikan kondisi baru
dengan tetap berpijak pada prinsip-prinsip ushul yang sama. Hal ini tampak, misalnya, pada
perbedaan pandangan tentang kebolehan menerima upah mengajar Al-Qur'an atau pada
kasus penilaian sifat adil dalam kesaksian; Abu Yusuf dan Muhammad mensyaratkan standar
yang lebih ketat dibandingkan Abu Hanifah karena realitas sosial di masa mereka menuntut

kehati-hatian yang lebih besar.

Salah satu kerumitan persoalan fikih tampak jelas dalam perdebatan antara kelompok

nasionalis dan kelompok agamis terhadap siydsah. Di satu sisi, sebagian pihak yang

! Tim FKI Fikrah, Wajah Baru Nusantara: Figh Manhaji Sebagai Respon solutif isu-isu Kebangsaan (Lirboyo Prees,
t.t.), 25.

2 Badr ad-Din Az-Zarkasyi, Tasynif al-Masami’ (Thya Turats al-Islami, 1998), I11, 43.

3 M. A. Sahal Mahfudz, Nuansa Figh Sosial (Yogyakarta, t.t.), v—vi.

4 LTN NU, Keputusan Muktamar, Mu nas, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqohd (Khalista, 2015), 470-73.

> Wahbah Az-Zubhaili, Taghoyyur al-Ijtihad (Dar al-Maktabi, 2000), 9.


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah e

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

berorientasi tekstual menuntut penerapan fikih siydsah sebagaimana termaktub dalam
literatur klasik. Namun tuntutan ini berhadapan langsung dengan prinsip-prinsip dasar
negara Indonesia dan UUD 1945 yang menegaskan kebebasan berpendapat, beragama, serta

kesetaraan warga negara. °

Lebih jauh, sejumlah teks fikih siyasah yang diajarkan di berbagai pesantren secara
literal menempatkan non-muslim sebagai warga negara kelas dua, sementara sistem hukum
Indonesia tidak menerapkan konsep hudiid sebagaimana dirumuskan dalam kitab-kitab
fikih. Contoh lain juga seperti, perumusan asas negara Indonesia berlandaskan pada
demokarasi. Perbedaan landasan ini membuat dialog antara kedua kubu menjadi semakin

kompleks.

Penelitian-penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pemikiran hukum Islam terus
berkembang melalui pendekatan metodologis yang berupaya menghubungkan teks syariah
dengan realitas sosial. Kajian tentang ijtihad menegaskan sifat adaptif hukum Islam melalui
pemahaman magqdsid asy-syariah dan dinamika sosial modern.” Sementara itu, penelitian
mengenai fikih sosial memperlihatkan lahirnya paradigma humanis yang mengintegrasikan
ilmu agama, ilmu sosial, dan kearifan lokal dalam kerangka kemaslahatan.? Di sisi lain, studi
tentang Nahdlatul Ulama menunjukkan perkembangan metodologi hukum melalui prinsip
Aswaja serta metode istinbdt seperti qauli, ilhaqi, manhaji, hingga bayani, qiyasi, dan istishlahi.
Secara umum, ketiganya menegaskan arah pembaruan metodologi fikih yang responsif

terhadap perubahan zaman.’

Meski demikian, penelitian-penelitian tersebut umumnya masih berada pada tataran
konseptual dan belum menyentuh aspek metodologis secara sistematis, khususnya dalam
konteks fikih sosial. Banyak kajian yang bersifat deskriptif dan belum menghasilkan

perangkat analitis yang dapat mengoperasionalkan gagasan fikih sosial.

Tujuan penelitian ini adalah merumuskan kerangka metodologis fikih sosial yang
sistematis melalui pendekatan manhaji, dengan mengintegrasikan teks syariah, maqasid asy-

syariah, serta analisis sosial dan empiris. Tujuan tersebut diarahkan untuk mengisi

® Moh Dahlan, IMPLEMENTASI AJARAN FIKIH KEBANGSAAN ALA JOKO WIDODO, t.t., 2.

" Doni Azhari dan Asmuni, “Istinbathh Method Analysis of Nahdlatul Ulama in Determining Islamic Law in
Indonesia,” NAHNU: Journal of Nahdlatul Ulama and Contemporary Islamic Studies 1, no. 2 (2023): 116-17,
https://doi.org/10.63875/nahnu.v1i2.28.

& Umdatul Baroroh, “Understanding Methodology of Figh Sosial,” Santri: Journal of Pesantren and Figh Sosial 1,
no. 1(2020): 43, https://doi.org/10.35878/santri.v1i1.202.

9 Agus Mahfudin, Metodologi Istinbath Hukum Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul Ulama, 6, no. 1 (2021): 16.


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

kekosongan metodologis dalam kajian-kajian sebelumnya, sekaligus menghadirkan model
istinbat hukum yang mampu bekerja secara operasional dan kontekstual dalam menjawab

persoalan keagamaan dan sosial di era modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan spesifikasi studi kepustakaan
(library research) yang menelaah literatur klasik dan kontemporer terkait ushul fikih dan
fikih qauli-manhaji. Sumber data primer berupa karya-karya ushul fikih klasik seperti al-
Burhan karya al-Juwayni, al-Mustashfa karya al-Ghazali, dan al-Muwdfaqat karya asy-
Syathibi, sementara data sekunder diperoleh dari literatur kontemporer, jurnal, dan kajian
modern mengenai metodologi hukum Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
telaah dokumen, sedangkan analisis data menggunakan metode deskriptif-analitis. Metode
ini diadopsi dari model penelitian kualitatif Creswell (2016) serta Bogdan & Taylor (1992),
kemudian dimodifikasi dengan memasukkan perspektif magqdsid asy-syariah sebagai
instrumen analisis, sehingga dapat menyingkap fleksibilitas hukum syariat dalam bingkai

ijtihad antara corak manhaji dan qauli.

HASIL PEMBAHASAN

Metode berijtihad menyikapi problematika kekinian

[jtihad kontemporer merupakan upaya ijtihad yang relevan dengan kebutuhan kehidupan
modern dan dinamika perubahan zaman. Umat Islam dihadapkan pada problematika baru
yang menuntut pembaruan fikih agar tetap sejalan dengan prinsip hukum Islam, aturan-
aturannya, serta tujuan-tujuan syariat, tanpa terjebak pada tekanan realitas semata. Menurut
Yusuf al-Qardawi, mujtahid adalah sosok yang menimbang nash dan dalil dari satu sisi, serta
membaca realitas dan zaman dari sisi lain, sehingga mampu mempertemukan tuntutan

syariat dengan kenyataan dan menghasilkan keputusan.*

Dalam kerangka ini, konsep tajazzu’ al-ijtihad (spesialisasi ijtihad pada bidang
tertentu) hadir sebagai solusi, meskipun masih menyimpan kontroversi.’* Sebagian ulama
membolehkan tajazzu’, dengan alasan bahwa seseorang yang menguasai satu bidang fikih
secara mendalam, seperti hukum waris (fara’id), berhak melakukan ijtihad pada ranah
tersebut selama memahami dalil-dalil yang relevan serta perangkat metodologis yang

menyertainya. Sebaliknya, kelompok lain menolaknya karena dinilai berpotensi

10 Yusaf Al-Qordawy, Dawabit al-Ijtihad wa Muzdlaqoh Tnda Yusif Al-Qordawy (t.t.), 514.
11 Taj ad-Din As-Subki, Jam’al-Jawami’(Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2007), 311.


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

menimbulkan kekeliruan. Seorang mujtahid yang hanya menguasai bidang tertentu
dikhawatirkan luput dari dalil lain atau gagal menyadari adanya pertentangan dengan

sumber hukum yang lebih luas."

Pendekatan fuqaha’ dalam merespons problematika kontemporer merupakan aspek
mendasar untuk menjaga relevansi hukum syariat dengan perkembangan zaman. Syariat
Islam yang bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis mengatur berbagai aspek kehidupan,
sehingga penetapan hukumnya menuntut metodologi yang sistematis. Salah satu
pendekatan yang menonjol adalah nas al-mujtahid, yang mengkaji metode ijtihad seorang

mujtahid dalam menjawab persoalan hukum.*

Dalam kerangka ini dikenal dua model, yakni gauli (ijtihad intiqa 1) dan manhaji (ijtihad
insya’i). Ijtihad intiqa’i merujuk pada upaya memilih dan mengadaptasi pendapat hukum
klasik dengan konteks sosial baru melalui penelitian kritis atas dalil syariat. Sementara itu,
ijtihad insyai menekankan perumusan hukum baru bagi persoalan yang belum memiliki
rujukan langsung dalam tradisi klasik, dengan mendasarkan pada prinsip-prinsip umum
syariat dan nilai etika Islam.' Kedua pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam

dalam menghadapi perubahan zaman.

1. Ijtihad intigai atau pendekatan Qauli

[jtihad intigat merupakan aktivitas yang dilakukan oleh mujtahid atau sekelompok ahli
untuk memilih pendapat para fuqaha’ klasik mengenai persoalan tertentu sebagaimana
termaktub dalam kitab-kitab fikih. Proses ini berorientasi pada identifikasi pandangan yang
memiliki argumentasi paling kuat dan relevan dengan konteks aktual.’® Karena pandangan
fuqaha’sering kali beragam, mujtahid intiga 1berkewajiban menimbang dalil yang menyertai
tiap pendapat dan menetapkan mana yang paling dapat dipertanggungjawabkan.
Kedudukan mujtahid jenis ini berdekatan dengan kategori ahl at-tarjih sebagaimana dikenal
dalam literatur ushul fikih.'® Disamping itu, pada era kontemporer, fatwa cenderung bersifat
naql, yaitu lebih banyak mengutip pendapat ulama terdahulu daripada menghasilkan ijtihad

secara mandiri.?’

12 As-Subki, Jam’ al-Jawami’, 311.

13 Musa Asy-Syatiby, Al-Muwdfaqat Fi Usiil al-Syari'ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 237.

14 Al-Qordawy, Dawabit al-Ijtihdad wa Muzalagoh Tnda Yusif Al-Qordawy (t.t.), 114.

15 Al-Qordawy, Dawdbit al-Ijtihid wa Muzdlaqoh Tnda Yusif Al-Qordawy (t.t.), 114,

16 Al-Qordawy, Dawdbit al-Ijtihid wa Muzdlaqoh Tnda Yusif Al-Qordawy (t.t.), 114,

17 Ahmad Royhan dan Rifan Haqiqi, “Penggunaan ChatGPT Terhadap Fatwa dan Penerapannya Dalam
Hukum Syariat (Studi Tafsir QS. An-Nahl: 43): Penggunaan ChatGPT akan Fatwa serta Aplikasinya dalam


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Dengan menitikberatkan pada perumusan hukum melalui teks-teks fugaha’melalui
fokus tekstual terhadap problem aktual, ketika muncul perbedaan pandangan ulama tentang
suatu isu—misalnya hukum mengucapkan salam kepada non-Muslim—Iliteratur fikih
mencatat adanya spektrum pendapat. Dalam konteks ini, metode tarjih digunakan untuk
mengunggulkan pendapat tertentu berdasarkan dalil yang lebih kuat dan menjadi tugas
mujtahid tarjih. Pada tahap lebih lanjut, dilakukan pula nuzar at-tarjih, yakni penalaran kritis

dalam rangka mempertegas preferensi terhadap suatu pendapat.

Di bawah tingkat nuzar at-tarjih, terdapat orang-orang yang dapat melakukan kajian
untuk memilih satu di antara beberapa pendapat fugaha’ di atasnya. Kajian ini dikenal
dengan istilah taqrir, yang merupakan proses memutuskan dan memilih pendapat ulama

berdasarkan lima magqasid asy-yariah. Taqrir dapat dilakukan secara personal atau kolektif.'®

2. Ijtihdad insya7 atau pendekatan Manhaji

Ijtihad insya’t adalah upaya merumuskan hukum dari kasus-kasus baru yang belum dibahas
oleh fuqaha’terdahulu. Proses ini menuntut pemahaman komprehensif terhadap fakta dan
karakteristik kasus sebagai dasar hukum.' Tanpa pemahaman yang tepat, mujtahid sulit
menetapkan hukum secara akurat. Dalam konteks permasalahan kompleks, ijtihad jama‘
atau ijtihad kolektif menjadi solusi, karena keterbatasan pengetahuan individu dapat
berisiko menimbulkan kesalahan jika hanya mengandalkan ijtihad fardhi (ijtihad

individual).?

Pendekatan manhaji (insyd’i) merumuskan hukum dengan merujuk pada sumber yang
tidak secara eksplisit tertulis (sarih). Metode ini digunakan ketika teks hukum (nas) tidak
tersedia untuk menjawab persoalan yang dihadapi.”* Pendekatan ini menekankan penarikan

hukum dari nas atau melalui prosedur takhrij al-furi’ ‘ala al-usil, yang juga dikenal sebagai

hukum Syariat (Studi Tafsir QS. An-Nahl: 43),” AT-TAHBIR: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Tafsir 2, no. 1 (2025):
42.

18 LTN NU, Keputusan Muktamar, Mu nas, dan Konbes NU, ahkam al- Fugoha (Khalista, t.t.), 470-72. dalam acara
keputusan Mu nas Alim Ulama Nahdlatul Ulama Di Bandar Lampung Pada Tanggal 16-20 Rajab 1412 H./ 21-
25 Januari 1992 M.

19 Yusaf Al-Qordawy, Dawadbit al-Ijtihad wa Muzdlaqoh Tnda Yusif Al-Qordawy (t.t.), 513.

20 Muhammad bin Ahmad Asy-Syatiry, Yaqut an-Nafiis (Dar al-Minhaj, t.t.), 881.

21 Abu al-Ma’aly ‘Abd al-Malik bin Yusuf bin Muhammad Al-Juwaini, Nikdyah al-Matlab fi dirayah al-Mazhab
(t.t.), 1, 212.


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

al-bahs,” untuk menghasilkan solusi hukum terhadap isu-isu aktual. Hasil ijtihad manhaji

dapat dikaitkan dengan mazhab terkait melalui dua metode, yaitu ilhdgi dan dabiti:*®

a) Ilhaq al-masa‘il bi nazairiha (ilhaqi)
Metode ini menyamakan suatu masalah baru dengan masalah yang telah dibahas dalam nas
mujtahid. Metode ini diterapkan ketika suatu persoalan belum tercakup dalam nas mujtahid,
tetapi memiliki padanan yang relevan.?* Contohnya, hukum bertamu kepada non-Muslim

disamakan dengan kebolehan menjenguk non-Muslim yang sakit.

Contoh konkret metode ini dapat ditemukan pada pemikiran Alwi as-Saqqaf dalam
Tarsyih al-Mustafidin. la membahas praktik menyuruh anak kecil membeli berbagai
kebutuhan yang menjadi tradisi di sejumlah negara. Alwi as-Saqqaf menyamakan kasus ini
dengan transaksi al-mu‘atah, dengan prinsip bahwa transaksi harus didasarkan pada kerelaan
kedua pihak (ag-sighat) dan kesetaraan antara barang dan uang yang diberikan. Dalam hal
menyuruh anak membeli sesuatu, syarat nilai barang dan uang harus sebanding, sehingga
prinsip keadilan dan persetujuan menjadi acuan penerapan hukum.?”” Pendekatan ini
menegaskan penerapan prinsip-prinsip hukum Islam untuk menangani kasus baru dengan

mempertimbangkan keadilan transaksi dan kerelaan pihak-pihak yang terlibat.

b) Idkhal al-maskiit tahta 'umitm kalam al-mujtahid (dabiti)
Pendekatan ini digunakan untuk merespons persoalan baru yang masih berada dalam
cakupan keumuman nas, sampai ditemukan teks lain yang memberikan batasan. Para fugaha’
menyebut metode tersebut sebagai idkhdl al-maskut tahta ‘umim kalam al-mujtahid. Ketika
seorang ulama mazhab menghadapi pertanyaan atau membutuhkan kejelasan hukum, ia
terlebih dahulu menelusuri pernyataan-pernyataan para ashab yang telah dihafalkan. Jika
ditemukan definisi yang eksplisit, maka itulah yang dijadikan dasar. Namun apabila tidak
ada definisi khusus, ia menelaah keumuman ucapan para ashab dan menurunkan hukum dari
generalisasi tersebut atau membaca isyarat-isyarat implisit di dalamnya. Dengan cara ini,
makna tersirat (imd) atau indikasi implisit (iqtida) yang terkandung dalam pernyataan itu

dapat menjadi petunjuk dalam menetapkan hukum atas masalah baru. %

22 Abdullah Husain Bi al-Faqgih, Matab al-aiqdz (Dar ad-Dhiya, 2017), 38.

23 Ahmad bin Qasim Al-Ubbadi, Aydt al-Bayyindt (Dar Kutub al-Ilmiyyah, t.t.), 11, 334.
24 Muhib al-Aman Aly, Al-Ghuror al-Bahiyyah (Besuk, t.t.), 5.

%5 Alwi as-Tsaqof, Tarsyih al-Mustafidin (Haramain, t.t.), 212.

26 Hujjatullah al-Balighah (Dar al-Jil, 2005), 219.


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Hukum dalam redaksi khusus dapat dipahami secara langsung, sedangkan redaksi
umum mencakup beragam kasus sehingga memerlukan analisis mendalam untuk
menyingkap maknanya.”” Mengamalkan seluruh hukum yang terkandung dalam redaksi
umum menjadi kewajiban ahli fikih untuk membangun pemahaman komprehensif. Contoh

redaksi umum terdapat dalam Surah Al-Baqarah ayat 275:
G £555 el 40 3o
“Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba.”

Penggunaan “al-” pada kata “bai” menunjukkan keumuman, sehingga semua transaksi
jual-beli dihalalkan, kecuali yang mengandung riba.”® Pendekatan ini diterapkan untuk
menangani kasus baru yang termasuk dalam lingkup keumuman nas, hingga ditemui naslain
yang membatasinya. Para fugaha’ menyebut metode ini Idkhal al-maskit tahta ‘umium kalam
al-mujtahid. Seorang ulama mazhab yang menghadapi persoalan baru menelaah pernyataan
para ashab. Jika ditemukan definisi spesifik, maka dijadikan landasan hukum. Jika tidak, ia
menelaah keumuman pernyataan tersebut dan menafsirkan isyarat yang tersirat (ima) atau
indikasi implisit (igtidha) untuk menetapkan hukum yang relevan dengan masalah yang
dihadapi.”

Konsep ini menempatkan suatu masalah baru dalam jangkauan nas mujtahid.
Contohnya legalitas negara yang menganut sistem demokrasi dikaitkan dengan siydsah,
yaitu keputusan yang lebih mendekatkan pada kemaslahatan dan menjauhkan dari
kemudaratan. Yuasuf al-Qardawi menilai bahwa pada dasarnya prinsip demokrasi tidak
bertentangan dengan ajaran Islam. Bahkan, unsur-unsur fundamental demokrasi telah lama
dikenal dalam tradisi Islam. Meski demikian, rincian pelaksanaannya tetap menjadi domain
ijtihad para ulama, yang mempertimbangkan prinsip-prinsip agama, kemaslahatan dunia,
serta perkembangan zaman dan kondisi sosial setempat.** Menurutnya, esensi demokrasi—
terlepas dari berbagai definisi teoretis—adalah mekanisme pemilihan yang melibatkan

partisipasi masyarakat untuk menentukan pemimpin yang layak memimpin dan mengatur

27 Aba Bakar Muhammad bin Ahmad as-Sarkhasi, Usill al-Fighi as-Sarkhdst (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, t.t.), 128-
131.

28 Zakariyya bin Muhammad al-Ansari, Ghayah al-Wusiil (Maktabah as-Salam, t.t.), 178.

29 Ad-Dahlawi, Hujjatullah al-Balighoh (Dar al-Jil, t.t.), 219.

30 Fatkhiyatus Su'adah dan Ahmad Royhan, “Implementasi UU Demokrasi Dan Nilai-Nilai Urgensinya Dalam
Politikk Islam Di Indonesia,” Syariah: Journal of Figh Studies 2, mno. 2 (2024): 93,
https://doi.org/10.61570/syariah.v2i2.87.


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

kehidupan mereka. Dalam kajian fikih, peran mujtahid terbagi pada penafsiran redaksi

umum (‘Gm) dan khusus (khds).

c) Idkhal al-masail tahta mafhum nas al-imam

Dalam praktik fikih, nas para imam mazhab umumnya ditempatkan dalam kerangka
quyud atau syarat tertentu saat mengeluarkan fatwa terkait kasus baru. Anotasi (syarh) ulama
generasi berikutnya kerap menghasilkan esensi hukum yang berbeda, terutama jika batasan
dalam nas seorang imam tidak secara langsung menjawab persoalan baru. Formulasi hukum
yang muncul dari pemahaman mafhiim nas seorang imam merupakan fenomena umum

dalam literatur fikih.3*

Contoh klasik ditemukan pada ar-Rauyani dalam Bahr al-Mazhab, yang mengutip
pendapat para ashab terkait praktik perempuan menyambung rambut dengan bulu hewan
suci. la menulis bahwa sebagian ashab memahami perkataan asy-Syafii membolehkan hal
tersebut, karena asy-Syafii menyinggung masalah menyambung rambut hanya dengan
rambut manusia atau rambut hewan yang dagingnya halal. Interpretasi ini menunjukkan
bagaimana mafhiim nas digunakan untuk menetapkan hukum pada kasus yang tidak secara

eksplisit dibahas oleh imam.*

Studi kasus lain dapat ditemukan pada Ibn al-Hajar al-Haitami, yang menegaskan
bahwa hidung yang terbuat dari emas bukan bagian wajah yang wajib dibasuh. Ia
menetapkan hukum ini bukan dari pendapat ulama terdahulu, melainkan melalui

pemahaman terhadap kalam ulama dan prinsip mafhiim nas untuk menangani kasus baru.

Meskipun nas fugaha’ penting untuk menyelesaikan persoalan secara qauli, jika tidak
terdapat teks yang secara eksplisit membahas masalah yang dihadapi, metode manhaji
menjadi relevan, baik dilakukan secara kolektif maupun personal.** Hal ini menegaskan
bahwa hampir seluruh masalah sudah tercakup dalam nas fuqaha’, meskipun tidak
disebutkan secara langsung, melalui interpretasi dan analogi manhaji.*

Prosedur pelaksanaan metode manhaji meliputi tiga langkah utama:

1) Memahami secara menyeluruh kasus yang dibahas (taswir al-mana);

31 Ya'qub Al-Bahasin, At-Takhrij Inda Fuqohd® wa Usiliyyin Dirasah Nadhiyyah Tatbiigiyyah ta’siliyyah
(Maktabah ar-Rusydi, 1992), 219.

32 Abdul Wahid Ar-Rauyani, Bahr al-Mazhab (Beirut, t.t.), I1, 197,

33 Abt al-Abbas Muhammad bin Hajar Al-Haitami, Fatdwa al-Kubra (Dar Kutub al-Ilmiyyah, t.t.), I, 61.

34 Al-Bahasin, At-Takhrij Tnda Fuqohd® wa Usiliyyin Dirdasah Nadhiyyah Tatbiiqiyyah ta’siliyyah, 282.

35 Muhammad bin Abdul Qodir, Tahqiq al-Matlab bi at-Tahqiq Mustolah al- Mazhab (t.t.), 189.


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

2) Mencari padanan kasus, keumuman nas mujtahid atau kaidah yang relevan
sebagai referensi otoritatif;

3) Menetapkan hukum berdasarkan referensi otoritatif tersebut terhadap
kasus yang sedang dibahas.*

Penelusuran hukum melalui pendekatan qauli maupun manhaji tidak terbatas pada
mujtahid, melainkan seorang ahli fikih yang memahami secara mendalam suatu bidang
(fagih fi babihi) juga dapat merumuskan hukum. Mujtahid memiliki tanggung jawab
berkelanjutan untuk menyesuaikan ijtihadnya dengan perubahan adat, budaya, dan
kemaslahatan baru. Fenomena ini menjadi kelangsungan yang mampu memperbarui dasar
hukumnya agar tetap relevan dengan perubahan sosial dan realitas zaman.’” Seorang
mujtahid tidak diwajibkan membahas kasus spekulatif atau tidak jelas. Penyesuaian ijtihad
terhadap perubahan hanya berlaku untuk situasi kontemporer dan masa depan, tanpa
mempengaruhi keputusan masa lalu, karena “ijtihad tidak dapat dibatalkan oleh contoh

sebelumnya.” 3

Batasan Fleksibilitas hukum syariat dalam Merespons Perubahan Zaman

Hukum fikih merupakan landasan normatif dalam menangani problematika kontemporer
yang kompleks. Ia mencakup hukum statis dan hukum dinamis, serta selalu berorientasi
pada kemaslahatan hakiki manusia.*® Al-Buati menegaskan bahwa Allah Swt. mewajibkan
hamba-Nya mengikuti hukum taklifiyyah yang bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis. *°
Kepatuhan terhadap nash tersebut memungkinkan penyelesaian persoalan hukum maupun
sosial (qodla’ dan mu‘amalah) secara konsisten dengan kepentingan dan kesejahteraan

manusia, sekaligus mengakomodasi dinamika sosial sebagai bagian dari sunnatullah.

Penetapan hukum kontekstual harus dikaitkan dengan kaidah syariat yang diakui atau
dengan prinsip-prinsip yang tidak bertentangan dengan dalil jika nash eksplisit tidak
tersedia. Kaidah penting, seperti maslahah mursalah, menekankan pertimbangan manfaat
sebagai dasar pengambilan hukum.* Wahbah Zuhayli menegaskan bahwa perubahan

hukum harus selaras dengan prinsip syariat, yakni menetapkan hak, memperoleh

3 LTN NU, Keputusan Muktamar, Mu nas, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqoha (t.t.), 836.

37 As-Saqaf, Duriis al-Qowd’id al-Fighiyyah (t.t.), 62.

38 Az-Zuhaili, Taghoyyur al-Ijtihad, 5.

3 Mustafa az-Zuhaili, Al-Qowa’id al-Fighiyyah wa at-Tatbigiqdtuha ‘Ald al-Mazahib al-Arba’ah (Dar al-Fikr,
2006), 353.

40 Ramadan al-Bati, Qadhoya al-Mudshiroh (Maktabah al-Faroni, t.t.), 8.

4 az-Zuhaili, Al-Qowa'id al-Fighiyyah wa at-Tatbiqiqatuhd ‘Ald al-Mazahib al-Arba’ah, 354.

10


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah e

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

kemaslahatan (maslahah) dan menolak kerugian (mafsadah).*> Setiap modifikasi yang
bertentangan dengan nash syari tidak dapat diterima, demikian pula praktik adat yang

menyimpang wajib dihapus.

Muhammad Qasim al-Mansi dalam Taghayyur az-Zuraf wa Atsaruhu fi Ikhtilaf al-
Ahkam fi asy-Syari'ah al-Islamiyyah menegaskan bahwa perubahan hukum hanya sah jika
memenubhi lima kriteria normatif, yang menjadi batas legitimasi penerapan hukum dalam

konteks dinamis,* yaitu:

Pertama: hukum fikih harus konsisten dengan nas Al-Quran dan Sunnah. Nas
mencakup seluruh wahyu yang dibawa Nabi Muhammad saw., baik berupa Al-Qur’an
maupun Sunnah yang terdiri atas ucapan (qauliyyah), perbuatan (filiyyah), dan persetujuan
(tagririyyah). Hukum yang bersumber dari nas bersifat tetap dan tidak dapat berubah
meskipun terjadi perubahan dalam ‘urf (kebiasaan manusia), karena nas selalu berlandaskan
kebenaran, sedangkan wurf dapat mengandung kesalahan, seperti dalam transaksi yang
melanggar syariat. Superioritas nas baik eksplisit maupun implisit, tidak dapat diubah oleh
akal atau penalaran manusia, hukum yang diperoleh melalui ijtihad tanpa landasan nas

dianggap tidak sah.

Al-Qur’an dan Sunnah menuntun pengamalan hukum berdasarkan teks tertentu,
tanpa prioritas pada pertimbangan akal atau maslahah. Pandangan atau praktik yang
bertentangan dengan nas wajib ditolak, termasuk argumentasi filosofis atau penelitian
historis. Sebuah tindakan hanya dapat dinyatakan masyri’ (diperbolehkan) jika terdapat
perintah atau larangan nas. Jika nas tidak menyinggung secara spesifik, tindakan tersebut
tidak dianggap bertentangan dengan nas maupun prinsip-prinsip yang dapat disimpulkan
darinya. Dengan demikian, yang disyariatkan mencakup tindakan yang sesuai maupun tidak
bertentangan dengan nas, karena pemahaman eksklusif hanya pada nas akan menimbulkan

keterbatasan praktis. *

Kedua: perubahan bersifat stabil (muttarid) atau umum (ghdalib). Perubahan sosial atau
kebiasaan hanya diperhitungkan dalam hukum fikih jika bersifat stabil (muttarid) atau
umum (ghalib), sesuai prinsip Al-Quran dan Sunnah. Muttarid merujuk pada perubahan

yang berkesinambungan, sedangkan ghdlib menunjukkan perubahan yang diterima secara

42 Musa Asy-Syatiby, Al-Muwafaqat Fi Usil al-Syari'ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), II, 333.

43 Hadi Munawwar, Dawadbith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Mansi (t.t.),
71.

4 Ismail Kaukasal, Taghayyur al-ahkam fi asy-Syari'ah al-Islamiyyah, 2000 ed. s(Muassasah ar-Risalah, t.t.),
265-66.

11


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

luas oleh mayoritas masyarakat. ** Kriteria ini menandakan bahwa perubahan tersebut telah
menjadi praktik yang diterima, relevan dengan kepentingan masyarakat, dan dapat
dijadikan pedoman hukum. Pandangan ini sejalan dengan konsensus ulama ushuliyyin,

seperti yang dijelaskan oleh as-Suyuthi.*®

Jika suatu kebiasaan memenuhi syarat muttarid, maka kebiasaan tersebut dijadikan
tolak ukur dalam menetapkan hukum muamalah. Misalnya, jika seseorang menjual barang
tanpa menyebut mata uang, mata uang yang berlaku di wilayah tersebut dijadikan rujukan

dalam transaksi.#” Top of FormBottom of Form

Ketiga: Perubahan yang bersifat esensial (jauhari). Penilaian terhadap perubahan
esensial berbeda antara hukum positif (ganin wad) dan perspektif Islam (figh al-Islami).
Hukum positif menilai esensialitas perubahan berdasarkan kepentingan individu atau
kelompok, sedangkan figh Islam menilai perubahan berdasarkan prinsip magqasid asy-
syariah. Kepentingan yang muncul harus dianalisis dalam kerangka magqdsid, bukan sekadar
keinginan individu atau kelompok. 48 Para ulama membagi mashlahah menjadi tiga
tingkatan: darariyyah (pokok), hdjiyyah (penting), dan tahsiniyyah (pelengkap).

1) Daruriyyah: Merupakan kebutuhan pokok untuk eksistensi manusia, meliputi

agama, jiwa, keturunan, harta, dan akal. 49

a. Agama: Pelaksanaan ibadah wajib seperti shalat, puasa, zakat, haji, serta jihad
untuk mempertahankan dan menyebarkan agama;

b. Jiwa: Larangan atas tindakan merugikan jiwa, termasuk pembunuhan dan
kekerasan, pelaksanaan qishds, dan anjuran menjaga kesehatan;

c. Keturunan: Perlindungan melalui hukuman bagi tuduhan zina tanpa bukti
dan penguatan institusi pernikahan;

d. Harta: Larangan pencurian dan perjudian, anjuran kepemilikan serta
pengelolaan harta secara sah dan etis;

e. Akal: Larangan konsumsi alkohol dan perbuatan merusak akal, dorongan

penggunaan akal untuk memahami ciptaan Tuhan dan menuntut ilmu. >

4 Munawwar, Dawabith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zuriaf Tnda Muhamsmad Qasim al-Mansi, 77.
46 Jalal ad-Din ‘Abd ar-Rahman as-Suytti, Al-Asybah wa an-Nazdir (Dar al-Kutub al'llmiyyah, 1984), 9.

47 Jalal ad-Din Muhammad bin Muhammad Al-Mahalli, Kanzu ar-Raghibin (Haramain, t.t.), II, 124.

4 Munawwar, Dawdbith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Mansi, 83.
4 Asy-Syatiby, Al-Muwdfaqat Fi Usil al-Syariah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 8-10.

0 Asy-Syatiby, Al-Muwafaqat Fi Usil al-Syari'ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 10.

12


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

2) Hajiyyah: Kebutuhan penting untuk mencapai kesejahteraan dan menghindari
kesulitan. Ketiadaan hdjiyyah menimbulkan kesulitan, bukan ancaman eksistensial.
Contohnya, dispensasi ibadah (rukhsah), perceraian untuk mempertahankan
kesejahteraan keluarga, dan pembayaran diyat pada pembunuhan tidak sengaja.
Prinsipnya adalah memudahkan pemenuhan kewajiban agama dan kehidupan
manusia.’! Dalam konteks ini, Islam menetapkan sejumlah ketentuan di berbagai
bidang, termasuk ibadah, muamalah, dan hukuman pidana. Sebagai contoh, dalam
ibadah, Islam memberikan dispensasi (rukhsah) bagi individu yang tidak mampu
berpuasa selama bulan Ramadan karena sakit. Dalam muamalah, Islam
memperbolehkan suami untuk menceraikan istrinya jika rumah tangga mereka
tidak dapat dipertahankan lagi. Sedangkan dalam hukuman pidana, Islam
menetapkan kewajiban membayar denda (diyat) bagi seseorang yang melakukan

pembunuhan tidak sengaja.

3) Tahsiniyyah: Kebutuhan pelengkap yang meningkatkan kualitas hidup sesuai akal
sehat dan adat. Tidak ada ancaman eksistensial jika tidak terpenuhi, namun
ketiadaan tahsiniyyah menurunkan harmonisasi sosial dan etika. Dalam ibadah,
tahsiniyyah mencakup kebersihan, menutup aurat, memperindah diri untuk ibadah,

amalan sunah, sedekah, sopan santun, dan menghindari perilaku berlebihan atau

makanan tidak layak konsumsi.*?

Keempat: keyakinan atau dugaan yang kuat. Beberapa hukum fikih dirumuskan oleh
fuqaha’ berdasarkan metode penelitian yang tersedia pada zamannya. Dengan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern, keyakinan yang diperoleh dari
penelitian terdahulu dapat berbeda dengan hasil kajian kontemporer. Hukum fikih harus
didasarkan pada fakta ilmiah yang kuat dan keyakinan, tidak sebaliknya yang bersifat

spekulatif berpotensi menimbulkan kerusakan.>?

Sebagai gambaran, perbedaan pendapat terkait masa kehamilan maksimal dalam
penentuan nasab menunjukkan variasi interpretasi fuqaha’karena ketiadaan nas eksplisit.
Misalnya, Imam Ahmad, asy-Syafi‘i, dan sebagian pendapat Imam Malik menetapkan empat
tahun, sedangkan pendapat lain dari Imam Malik adalah lima tahun, Imam Abu Hanifah dua

tahun, Imam Laits tiga tahun, Imam az-Zuhri enam atau tujuh tahun, Imam Muhammad

51 Asy-Syatiby, Al-Muwdfaqat Fi Usiil al-Syari'ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 10-11.
52 Asy-Syatiby, Al-Muwadfaqat Fi Usil al-Syari'ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 11.
53 Munawwar, Dawabith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Manst, 85.

13


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

bin al-Hakim satu tahun, dan Imam Dawud sembilan bulan. Variasi ini mencerminkan

adaptasi fuqaha’ terhadap kondisi sosial dan ilmiah pada masanya.

Kelima: Selaras dengan magqasid asy-syariah. Maqasid asy-syari'ah merujuk pada tujuan
dan nilai dasar yang terkandung dalam hukum syariat, yang menekankan kemaslahatan
manusia di dunia dan akhirat.>* Hukum Islam tidak hanya menetapkan aturan formal, tetapi
juga memperbolehkan tindakan yang menghasilkan kemaslahatan (maslahah) tanpa
melanggar prinsip dasar atau nas.® Tindakan yang mendekatkan manusia pada kebaikan
dan menjauhkannya dari keburukan dianggap sah (masyri), sedangkan tindakan yang
membawa kepada kerugian dianggap batil, meskipun didukung oleh nas tertentu, karena
bertentangan dengan tujuan syariat.>® Oleh karena itu, setiap perubahan yang sejalan dengan
magqasid dan tidak bertentangan dengan nas dapat diterima sebagai hukum syariat, sedangkan

perubahan yang melanggar maqasid dianggap menyimpang.

Studi kasus yang bertentangan dengan norma-norma fleksibilitas hukum syariat

Al-Qardawi menyatakan bahwa syariat menyediakan panduan fleksibel bagi akal dan
ijtihad umat Islam, serta memungkinkan penyesuaian hukum terhadap konteks waktu,
tempat, dan kondisi sosial. Fleksibilitas ini tercermin dalam perkembangan sistem
peradilan, ekonomi, dan pemerintahan sepanjang sejarah Islam, sehingga prinsip-prinsip
syariat tetap relevan.”’ Pembaharuan interpretasi fikih berlandaskan kaidah universal
syariat, dan prinsip pendukungnya. Wahbah az-Zuhaili menunjukkan pembaruan dapat

dilakukan melalui istihsan, istislah, dan urf.>®

Adapun contoh perubahan hukum yang bertentangan dengan batasan-batasan yang

disebutkan di atas adalah:

a) Persamaan hak waris antara laki-laki dan wanita

Beberapa ulama kontemporer meninjau kembali sistem pewarisan tradisional dalam
Islam, khususnya terkait ketentuan bahwa bagian waris perempuan hanya setengah dari

laki-laki. Menurut mereka, proporsi ini lahir dari konteks sosial dan nilai patriarki pada

% Munawwar, Dawabith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Manst, 87.
%5 Wahbah Az-Zuhaili, Usil al-Figh al-Islami, 1987 ed. (Dar Al-Fikr, t.t.), II, 225.

%6 Munawwar, Dawabith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Mansi, 88.
57 Munawwar, Dawabith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Manst, 88.
58 Wahbah Az-Zuhayli, Tajdid al-Fighi al-Islamy (Damaskus, t.t.), 198.

14


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

masa itu. Mereka menekankan perlunya ijtihad untuk menyesuaikan hukum waris dengan

prinsip keadilan dan kesetaraan gender dalam konteks masyarakat modern.>’

Namun, prinsip-prinsip hukum Islam yang terkodifikasi menunjukkan bahwa hak
waris antara anak laki-laki dan perempuan, cucu, serta saudara kandung atau sebapak, diatur
secara berbeda berdasarkan nas syari. Perbedaan proporsi ini tidak semata-mata terkait
gender, melainkan mempertimbangkan kedekatan nasab (qardbat), posisi generasi (maugi’
waris fi ajyal), dan tanggung jawab ekonomi (al-ab al-maliyyah). Dengan demikian,
ketentuan 2:1 antara anak laki-laki dan perempuan mencerminkan perbedaan tanggung

jawab ekonomi yang dibebankan kepada laki-laki dalam struktur masyarakat Islam.®

Mengutip Ali Ahmad al-Jarjawi dalam Hikmah al-Tasyri wa Falsafatuhu, hal tersebut
didasarkan pada tanggung jawab laki-laki sebagai penopang ekonomi keluarga dan
kewajiban sosial, termasuk mempertahankan agama dan negara, yang seringkali
menempatkan mereka pada risiko fisik. Sebaliknya, perempuan bertanggung jawab atas
pengelolaan rumah tangga meskipun memiliki sumber daya ekonomi. Analisis ini
menunjukkan bahwa pembagian waris antara laki-laki dan perempuan dikaitkan dengan

perbedaan tanggung jawab sosial dan ekonomi, bukan sekadar gender.®!

Data historis menunjukkan wvariasi praktik pembagian waris yang seringkali
menguntungkan perempuan. Abdul Rahman Badawi merangkum bahwa dalam sejumlah

kasus:
1) Empat kasus, perempuan menerima setengah bagian laki-laki;
2) Sebelas kasus, perempuan menerima bagian yang sama dengan laki-laki;
3) Tujuh kasus, perempuan menerima bagian lebih besar daripada laki-laki;
4) Lima kasus, perempuan memperoleh warisan sementara laki-laki tidak mendapat
bagian.®?
b) Jilbab bukan kewajiban agama

Dalam kajian tentang pakaian wanita, Qasim al-Amin dalam Tahrir al-Mar'ah
menyatakan bahwa jilbab atau hijab tidak ditetapkan secara eksplisit sebagai kewajiban

agama. la berpendapat bahwa praktik tersebut lebih merupakan adat sosial yang

Munawwar, Dawabith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Mansi, 100.

60 Munawwar, Dawabith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Mansi, 112.1bid,
61 ‘Ali Ahmad al-Jarjawi, Hikmah al-Tasyri wa Falsafatuhu (Dar al-Fikr, t.t.), 264.

©2Munawwar, Dawdbith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad Qasim al-Manst, 112.

15


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

berkembang melalui interaksi dengan budaya lain, dan kemudian dianggap sebagai
ketentuan agama. Al-Qur'an memberikan fleksibilitas bagi perempuan untuk menutup atau

menampakkan bagian tubuh tertentu tanpa penjelasan rinci mengenai pakaian khusus.®

Sementara Sa‘id al-Asymawi menafsirkan ayat 59 Surah al-Ahzab:

G e Gele G Gl oo Gty B39 6 2 6T

"Wahai Nabi! katakanlah kepada istri-istrimu, anak-anak perempuanmu, dan istri-istri

orang mukmin, 'Hendaklah mereka menutupkan jilbabnya ke seluruh tubuh mereka”

Konteks hukum ayat ini adalah membedakan status wanita merdeka dengan wanita
yang berstatus hamba sahaya. Karena kondisi hamba sahaya tidak lagi relevan dalam
masyarakat modern, illat (alasan hukum) ayat tersebut tidak berlaku, sehingga ketetapan
hukum yang terkait dianggap tidak relevan untuk diterapkan secara literal saat ini.®* Bahkan,
prinsip dalam ushul fikih menyatakan bahwa ketentuan hukum syar‘ selalu terkait dengan
keberadaan fllat. Dengan hilangnya ‘illat, penerapan hukum terkait dalam konteks modern

menjadi tidak relevan.

Berdasarkan kajian para mufassir, tidak ada satu pun yang membolehkan seorang
perempuan menampakkan rambutnya di hadapan laki-laki yang bukan mahram. Atas
rumusan yang terekam dalam al-Mausi'ah al-Fighiyyah ditegaskan bahwa para ahli fikih
sepakat perempuan tidak diperkenankan menampilkan rambutnya kepada laki-laki non-
mahram,® dan perempuan juga dilarang melihat aurat laki-laki yang bukan mahram. Di
mana menekankan kewajiban menutup aurat bagi perempuan maupun laki-laki yang telah
balig, dengan menyembunyikan aurat dari pandangan orang lain yang tidak dihalalkan
untuk melihatnya. Untuk perempuan, aurat yang harus ditutupi mencakup seluruh tubuh

kecuali wajah, sebagaimana diwajibkan melalui hijab.

An-Nawawi menegaskan bahwa menutup aurat sebagai upaya melindungi diri dari
pandangan manusia adalah wajib berdasarkan kesepakatan ulama (ijma).*® Oleh karena itu,
kewajiban menutup aurat tidak memiliki perbedaan pendapat di kalangan ulama, meskipun
golongan liberal akhir-akhir ini berupaya menafsirkannya secara berbeda. Menentang ijma’

(kharq al-ijma) dianggap haram dan termasuk dosa besar, karena ijmd’ merupakan

8M. Quraish Shihab, Jilbab (Lentera Hati, 2004), 166-67.

64 Shihab, Jilbab, 216-17.1bid. hal. 216-217

8 Al-Mausi'ah al-fighiyyah (Wizarat al-Awqaf wa al-Syu’an al-Islamiyyah, 1985.), XXVI, 107.

66 Abu Zakariya Yahya bin Syaraf An-Nawawi, Al-Majmi’ Syarh Al-Muhazzab (Dar Al-Munirah, 1437), 11, 171.

16


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah e

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

persetujuan terhadap jalur hukum yang telah ditetapkan, sebagaimana yang dijelaskan dalam
Surah An-Nisa ayat 115.%”

Dalam pandangan mayoritas ulama (jumhiir), keabsahan ijma’bersifat pasti (qatiyyah),
setara dengan Al-Qur’an dan sunnah. Hukum syariat yang ditetapkan melalui ijma’ memiliki
status keyakinan yang kuat dan memiliki prioritas lebih tinggi dibandingkan dalil yang
bersifat dugaan (danni), sehingga jika terjadi pertentangan, ijma’ tetap menjadi rujukan

utama.
KESIMPULAN

Fikih manhaji dan qauli merupakan dua pendekatan istinbat yang dapat diintegrasikan untuk
menjawab dinamika hukum kontemporer. Ijtihad qauli berperan menegaskan otoritas
pendapat mazhab, sedangkan ijtihad manhaji menyediakan kerangka penalaran ushuliyah
untuk menangani persoalan baru melalui teori analogi, keumuman teks mujtahid, dan
magqasid asy-syariah. Integrasi kedua metode ini menghasilkan model hukum yang konsisten

dengan tradisi mazhab sekaligus responsif terhadap perubahan sosial.

Kontribusi teoretis penelitian ini terletak pada penegasan penggunaan perangkat
ilhaq, idkhal al-maskut, dan mafhum an-nas sebagai mekanisme operasional dalam perumusan
hukum. Implikasinya terbuka bagi pengembangan ijtihad kolektif dan penyusunan
kebijakan publik berbasis syariah yang lebih adaptif. Penelitian lanjutan dapat mendalami

penerapan model ini pada bidang ekonomi, hukum keluarga, dan tata pemerintahan.

DAFTAR PUSTAKA
Ad-Dahlawi. Hujjatullah al-Balighoh. Dar al-Jil, t.t.

Al-Bahasin, Ya'qub. At-Takhrij Tnda Fuqohd™ wa Usaliyyin Dirasah Nadhiyyah Tatbiiqiyyah
tasiliyyah. Maktabah ar-Rusydi, 1992.

Al-Haitami, Abu al-Abbas Muhammad bin Hajar. Fatawa al-Kubra. Dar Kutub al-Ilmiyyah,
t.t.

Al-Juwaini, Abu al-Ma’aly ‘Abd al-Malik bin Yusuf bin Muhammad. Nikdyah al-Matlab fi
dirayah al-Mazhab. t.t.

Al-Mahalli, Jalal ad-Din Muhammad bin Muhammad. Kanzu ar-Raghibin. Haramain, t.t.

67 Ali bin Abdu al-Kafi As-Subki, al-Ibhaj Syarh al-Minhaj (Ihya’ at-Turas, t.t.), 233., 2004) Jilid 2, Hal. 233

17


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah e

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Al-Mausi'ah al-fighiyyah. Wizarat al-Awqaf wa al-Syu’tn al-Islamiyyabh, t.t.
Al-Qordawy, Yusuf. Dawabit al-Ijtihad wa Muzalaqoh Tnda Yusif Al-Qordawy. t.t.
Al-Qordawy, Yusuf. Dawabit al-Ijtihad wa Muzalaqoh Tnda Yusif Al-Qordawy. t.t.
Al-Ubbadi, Ahmad bin Qasim. Ayat al-Bayyinat. Dar Kutub al-Ilmiyyah, t.t.
Aly, Muhib al-Aman. Al-Ghuror al-Bahiyyah. Besuk, t.t.

An-Nawawi, Abu Zakariya Yahya bin Syaraf. Al-Majmu’ Syarh Al-Muhazzab. Dar Al-
Munirah, 1437.

Ansari, Zakariyya bin Muhammad al-. Ghayah al-Wusul. Maktabah as-Salam, t.t.
Ar-Rauyani, Abdul Wahid. Bahr al-Mazhab. Beirut, t.t.

As-Saqaf. Duris al-Qowa’id al-Fighiyyah. t.t.

As-Subki, Ali bin Abdu al-Kafi. al-Ibhaj Syarh al-Minhaj. Ihya’ at-Turas, t.t.
As-Subki, Taj ad-Din. Jam’al-Jawami’. Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2007.

Asy-Syatiby, Musa. Al-Muwafaqat Fi Usal al-Syari'ah. Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004.
Asy-Syatiby, Musa. Al-Muwafaqat Fi Usal al-Syari'ah. Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004.
Asy-Syatiry, Muhammad bin Ahmad. Yaqut an-Nafiis. Dar al-Minhaj, t.t.

Azhari, Doni, dan Asmuni. “Istinbathh Method Analysis of Nahdlatul Ulama in
Determining Islamic Law in Indonesia.” NAHNU: Journal of Nahdlatul Ulama and
Contemporary Islamic Studies 1, no. 2 (2023): 107-18.
https://doi.org/10.63875/nahnu.v1i2.28.

Az-Zarkasyi, Badr ad-Din. Tasynif al-Masami’. IThya Turats al-Islami, 1998.
Az-Zuhaili, Wahbah. Taghoyyur al-Ijtihad. Dar al-Maktabi, 2000.
Az-Zuhaili, Wahbah. Usil al-Figh al-Islami. 1987 ed. Dar Al-Fikr, t.t.
Az-Zuhaili, Wahbah. Tajdid al-Fighi al-Islamy. Damaskus, t.t.

Baroroh, Umdatul. “Understanding Methodology of Figh Sosial.” Santri: Journal of Pesantren
and Figh Sosial 1, no. 1 (2020): 27-42. https://doi.org/10.35878/santri.v1i1.202.

Bi al-Faqih, Abdullah Husain. Matab al-aiqaz. Dar ad-Dhiya, 2017.

18


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah e

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Bati, Ramadan al-. Qadhoya al-Mu ashiroh. Maktabah al-Faroni, t.t.

Dahlan, Moh. IMPLEMENTASI AJARAN FIKIH KEBANGSAAN ALA JOKO WIDODO. t.t.
Hujjatullah al-Balighah. Dar al-Jil, 2005.

Jarjawi, Ali Ahmad al-. Hikmah al-Tasyri wa Falsafatuhu. Dar al-Fikr, t.t.

Kaukasal, Ismail. Taghayyur al-ahkam fi asy-Syariah al-Islamiyyah. 2000 ed. Muassasah ar-
Risalah, t.t.

LTN NU. Keputusan Muktamar, Mu nas, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqoha. Khalista, 2015.
LTN NU. Keputusan Muktamar, Mu nas, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqoha. Khalista, t.t.

Mabhfudin, Agus. Metodologi Istinbath Hukum Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul Ulama. 6, no.
1(2021): 1-17.

Mahfudz, M. A. Sahal. Nuansa Figh Sosial. Yogyakarta, t.t.
Muhammad bin Abdul Qodir. Tahqiq al-Matlab bi at-Tahqiq Mustolah al- Mazhab. t.t.

Munawwar, Hadi. Dawabith Taghayyur al-Ahkam bi Taghayyur al-Zurif Tnda Muhammad
Qasim al-Manst. t.t.

Royhan, Ahmad, dan Rifan Haqiqi. “Penggunaan ChatGPT Terhadap Fatwa dan
Penerapannya Dalam Hukum Syariat (Studi Tafsir QS. An-Nahl: 43): Penggunaan
ChatGPT akan Fatwa serta Aplikasinya dalam hukum Syariat (Studi Tafsir QS. An-
Nahl: 43).” AT-TAHBIR: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Tafsir 2, no. 1 (2025): 25-46.

Sarkhasi, Abtu Bakar Muhammad bin Ahmad as-. Usil al-Fighi as-Sarkhasi. Dar al-Kutub al-
[Imiyyah, t.t.

Shihab, M. Quraish. Jilbab. Lentera Hati, 2004.

Su’adah, Fatkhiyatus, dan Ahmad Royhan. “Implementasi UU Demokrasi Dan Nilai-Nilai
Urgensinya Dalam Politik Islam Di Indonesia.” Syariah: Journal of Figh Studies 2, no. 2
(2024): 83-108. https://doi.org/10.61570/syariah.v2i2.87.

Suyuti, Jalal ad-Din ‘Abd ar-Rahman as-. A-Asybah wa an-Nazair. Dar al-Kutub alTlmiyyah,
1984.

Tim FKI Fikrah. Wajah Baru Nusantara: Figh Manhaji Sebagai Respon solutif isu-isu
Kebangsaan. Lirboyo Prees, t.t.

19


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s L] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Tsaqof, Alwi as-. Tarsyih al-Mustafidin. Haramain, t.t.

Zuhaili, Mustafa az-. Al-Qowa’id al-Fighiyyah wa at-Tatbiqiqatuha ‘Ala al-Mazahib al-Arba’ah.
Dar al-Fikr, 2006.

20


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

