
 
 

1 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

 

Fikih Manhajī dan Qaulī: Analisis Metodologi terhadap Mekanisme Ijtihād 

dalam Penetapan Hukum 

1Ahmad Royhan, 2Cucu Surahman 
1Ma’had Aly Lirboyo Kediri, Indonesia 

2Universitas Pendidikan Indonesia Bandung 
1Ahmadroyhan0301@gmail.com 

2cucu.surahman@upi.edu. 

  
Abstract  

This study is driven by the need to strengthen the legal istinbāṭ methodology amid the limits of classical 
fiqh texts and the growing complexity of contemporary issues. The differing social contexts between 
earlier scholars and modern Indonesia highlight the urgency of an istinbāṭ framework that integrates 
scriptural texts, maqāṣid, and social analysis in an operational manner. This study aims to outline the 
methodological construction of qaulī and manhajī fiqh as two ijtihād models that connect revelation with 
present realities. Using qualitative library research, the study employs descriptive–analytical and 
comparative methods to examine classical and contemporary uṣūl al-fiqh literature integrated with 
maqāṣid al-sharī‘ah. The findings show that ijtihād qaulī operates by selecting and reinforcing juristic 
opinions for new cases, whereas ijtihād manhajī formulates rulings through analogical reasoning, the 

generality of mujtahid-level texts, and mafhūm al-kalām when texts are not explicit. Both demonstrate 
the flexibility of Islamic law while maintaining a commitment to scriptural consistency, maṣlaḥah, and 
social stability. The integration of manhajī–qaulī fiqh ultimately offers an operational and adaptive 
model rooted in maqāṣid, providing a relevant framework for addressing modern religious and social 
problems while allowing for ongoing evaluation to meet evolving societal needs. 

Keywords: Manhaji Fiqh, Qauli Fiqh, Flexibility of Islamic Law, Ijtihad. 

Abstrak 

Studi ini didorong oleh kebutuhan untuk memperkuat metodologi istinbāṭ hukum di tengah 

keterbatasan teks-teks fikih klasik dan kompleksitas isu-isu kontemporer yang semakin 

berkembang. Perbedaan konteks sosial antara ulama terdahulu dengan Indonesia modern 

menyoroti urgensi kerangka istinbāṭ yang mengintegrasikan teks-teks naskah, maqāṣid, dan 

analisis sosial secara operasional. Studi ini bertujuan untuk menggambarkan konstruksi 

metodologis fikih qaulī dan manhajī sebagai dua model ijtihad yang menghubungkan wahyu 

dengan realitas kekinian. Dengan menggunakan penelitian pustaka kualitatif, studi ini 

menerapkan metode deskriptif–analitis dan komparatif untuk mengkaji literatur ushul fikih 

klasik dan kontemporer yang terintegrasi dengan maqāṣid asy-syarī‘ah. Temuan menunjukkan 

bahwa ijtihad qaulī beroperasi dengan memilih dan menguatkan pendapat hukum untuk kasus-

kasus baru, sedangkan ijtihad manhajī merumuskan ketetapan hukum melalui penalaran 

analogis, keumuman teks setingkat mujtahid, dan mafhūm al-kalām ketika teks tidak eksplisit. 

Keduanya menunjukkan fleksibilitas hukum Islam sekaligus menjaga komitmen pada 

konsistensi naskah, maṣlaḥah, dan stabilitas sosial. Integrasi fikih manhajī–qaulī pada akhirnya 

menawarkan model operasional dan adaptif yang berakar pada maqāṣid, memberikan kerangka 

kerja yang relevan untuk menjawab berbagai masalah keagamaan dan sosial modern sekaligus 

memungkinkan evaluasi berkelanjutan demi memenuhi kebutuhan masyarakat yang terus 

berkembang. 

Kata Kunci: Fikih Manhajī, Fikih Qaulī, Fleksibilitas Hukum Islam, Ijtihad 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
mailto:1Ahmadroyhan0301@gmail.com
mailto:cucu.surahman@upi.edu


 
 

2 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

PENDAHULUAN 

Sejak lahirnya mazhab-mazhab fikih, umat Islam memilih bermazhab sebagai pola 
beragama, yakni mengikuti metodologi (manhaj) dan konstruksi hukum para imam mazhab 
dalam ranah ibadah, sosial, kenegaraan, dan aspek-aspek lain. Secara epistemologis, metode 
manhajī dan qaulī tidak dapat dipisahkan. Keduanya saling melengkapi dalam proses istinbāṭ 
hukum sehingga tidak mungkin berdiri sendiri.1 

Namun harus diakui bahwa teks-teks fikih klasik yang disusun ratusan tahun silam 
memiliki keterbatasan, sementara problematika kontemporer terus berkembang.2 
Kesadaran inilah yang mendorong para ulama dan intelektual NU untuk melakukan 
penyempurnaan metodologis dalam Bahtsul Masa’il. Muktamar NU ke-28 di Krapyak (1989) 
menjadi titik penting perumusan kembali mekanisme istinbāṭ, yang kemudian ditegaskan 
dalam Munas Alim Ulama di Lampung (1992).3  Melalui keputusan tersebut, NU 
mengesahkan bermazhab secara manhajī, yakni menempuh jalan berpikir para imam 
mazhab dengan mengoperasikan teori ushul fikih dan kaidah-kaidahnya bagi mereka yang 
memiliki kapasitas keilmuan, khususnya ketika teks mazhab tidak memuat jawaban atau 
tidak ditemukan padanannya. Metode ini menjadi kerangka responsif untuk menjawab 
persoalan hukum yang tak terakomodasi oleh teks-teks qaulī klasik.4 

Para ahli mazhab menyadari bahwa banyak perbedaan antara pendapat mereka dan 
fatwa para mujtahid terdahulu bukan karena kontradiksi metodologis, tetapi karena 
perubahan konteks sosial yang melatari ijtihad. Mereka meyakini bahwa apabila para 
mujtahid hidup pada masa mereka, tentu hasil fatwanya akan menyesuaikan kondisi baru 
dengan tetap berpijak pada prinsip-prinsip ushul yang sama. Hal ini tampak, misalnya, pada 
perbedaan pandangan tentang kebolehan menerima upah mengajar Al-Qur’an atau pada 
kasus penilaian sifat adil dalam kesaksian; Abu Yusuf dan Muhammad mensyaratkan standar 
yang lebih ketat dibandingkan Abu Hanifah karena realitas sosial di masa mereka menuntut 
kehati-hatian yang lebih besar.5  

Salah satu kerumitan persoalan fikih tampak jelas dalam perdebatan antara kelompok 
nasionalis dan kelompok agamis terhadap siyāsah. Di satu sisi, sebagian pihak yang 

 
1 Tim FKI Fikrah, Wajah Baru Nusantara: Fiqh Manhaji Sebagai Respon solutif isu-isu Kebangsaan (Lirboyo Prees, 
t.t.), 25. 
2 Badr ad-Din Az-Zarkasyi, Tasynif al-Masami’ (Ihya Turats al-Islami, 1998), III, 43. 
3 M. A. Sahal Mahfudz, Nuansa Fiqh Sosial (Yogyakarta, t.t.), v–vi. 
4 LTN NU, Keputusan Muktamar, Mu naṣ, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqohā (Khalista, 2015), 470–73. 
5 Wahbah Az-Zuḥailī, Taghoyyur al-Ijtihād (Dar al-Maktabi, 2000), 9. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

3 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

berorientasi tekstual menuntut penerapan fikih siyāsah sebagaimana termaktub dalam 
literatur klasik. Namun tuntutan ini berhadapan langsung dengan prinsip-prinsip dasar 
negara Indonesia dan UUD 1945 yang menegaskan kebebasan berpendapat, beragama, serta 
kesetaraan warga negara. 6  

Lebih jauh, sejumlah teks fikih siyāsah yang diajarkan di berbagai pesantren secara 
literal menempatkan non-muslim sebagai warga negara kelas dua, sementara sistem hukum 
Indonesia tidak menerapkan konsep ḥudūd sebagaimana dirumuskan dalam kitab-kitab 
fikih. Contoh lain juga seperti, perumusan asas negara Indonesia berlandaskan pada 
demokarasi. Perbedaan landasan ini membuat dialog antara kedua kubu menjadi semakin 
kompleks. 

Penelitian-penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pemikiran hukum Islam terus 
berkembang melalui pendekatan metodologis yang berupaya menghubungkan teks syariah 
dengan realitas sosial. Kajian tentang ijtihad menegaskan sifat adaptif hukum Islam melalui 
pemahaman maqāṣid asy-syarīah dan dinamika sosial modern.7 Sementara itu, penelitian 
mengenai fikih sosial memperlihatkan lahirnya paradigma humanis yang mengintegrasikan 
ilmu agama, ilmu sosial, dan kearifan lokal dalam kerangka kemaslahatan.8 Di sisi lain, studi 
tentang Nahdlatul Ulama menunjukkan perkembangan metodologi hukum melalui prinsip 
Aswaja serta metode istinbāṭ seperti qaulī, ilhāqī, manhajī, hingga bayāni, qiyāsi, dan istiṣhlāhi. 
Secara umum, ketiganya menegaskan arah pembaruan metodologi fikih yang responsif 
terhadap perubahan zaman.9  

Meski demikian, penelitian-penelitian tersebut umumnya masih berada pada tataran 
konseptual dan belum menyentuh aspek metodologis secara sistematis, khususnya dalam 
konteks fikih sosial. Banyak kajian yang bersifat deskriptif dan belum menghasilkan 
perangkat analitis yang dapat mengoperasionalkan gagasan fikih sosial.  

Tujuan penelitian ini adalah merumuskan kerangka metodologis fikih sosial yang 
sistematis melalui pendekatan manhajī, dengan mengintegrasikan teks syariah, maqāṣid asy-
syarī‘ah, serta analisis sosial dan empiris. Tujuan tersebut diarahkan untuk mengisi 

 
6 Moh Dahlan, IMPLEMENTASI AJARAN FIKIH KEBANGSAAN ALA JOKO WIDODO, t.t., 2. 
7 Doni Azhari dan Asmuni, “Istinbathh Method Analysis of Nahdlatul Ulama in Determining Islamic Law in 
Indonesia,” NAHNU: Journal of Nahdlatul Ulama and Contemporary Islamic Studies 1, no. 2 (2023): 116–17, 
https://doi.org/10.63875/nahnu.v1i2.28. 
8 Umdatul Baroroh, “Understanding Methodology of Fiqh Sosial,” Santri: Journal of Pesantren and Fiqh Sosial 1, 
no. 1 (2020): 43, https://doi.org/10.35878/santri.v1i1.202. 
9 Agus Mahfudin, Metodologi Istinbath Hukum Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul Ulama, 6, no. 1 (2021): 16. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

4 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

kekosongan metodologis dalam kajian-kajian sebelumnya, sekaligus menghadirkan model 
istinbāṭ hukum yang mampu bekerja secara operasional dan kontekstual dalam menjawab 
persoalan keagamaan dan sosial di era modern. 

METODE PENELITIAN   
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan spesifikasi studi kepustakaan 
(library research) yang menelaah literatur klasik dan kontemporer terkait ushul fikih dan 
fikih qaulī-manhajī. Sumber data primer berupa karya-karya ushul fikih klasik seperti al-
Burhān karya al-Juwaynī, al-Mustashfā karya al-Ghazālī, dan al-Muwāfaqāt karya asy-
Syāṭhibī, sementara data sekunder diperoleh dari literatur kontemporer, jurnal, dan kajian 
modern mengenai metodologi hukum Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 
telaah dokumen, sedangkan analisis data menggunakan metode deskriptif-analitis. Metode 
ini diadopsi dari model penelitian kualitatif Creswell (2016) serta Bogdan & Taylor (1992), 
kemudian dimodifikasi dengan memasukkan perspektif maqāṣid asy-syarī‘ah sebagai 
instrumen analisis, sehingga dapat menyingkap fleksibilitas hukum syariat dalam bingkai 
ijtihad antara corak manhajī dan qaulī. 

HASIL PEMBAHASAN 

Metode berijtihad menyikapi problematika kekinian  

Ijtihad kontemporer merupakan upaya ijtihad yang relevan dengan kebutuhan kehidupan 
modern dan dinamika perubahan zaman. Umat Islam dihadapkan pada problematika baru 
yang menuntut pembaruan fikih agar tetap sejalan dengan prinsip hukum Islam, aturan-
aturannya, serta tujuan-tujuan syariat, tanpa terjebak pada tekanan realitas semata. Menurut 
Yūsuf al-Qarḍāwī, mujtahid adalah sosok yang menimbang nash dan dalil dari satu sisi, serta 
membaca realitas dan zaman dari sisi lain, sehingga mampu mempertemukan tuntutan 
syariat dengan kenyataan dan menghasilkan keputusan.10 

 Dalam kerangka ini, konsep tajazzu’ al-ijtihād (spesialisasi ijtihad pada bidang 
tertentu) hadir sebagai solusi, meskipun masih menyimpan kontroversi.11 Sebagian ulama 
membolehkan tajazzu’, dengan alasan bahwa seseorang yang menguasai satu bidang fikih 
secara mendalam, seperti hukum waris (farā’iḍ), berhak melakukan ijtihad pada ranah 
tersebut selama memahami dalil-dalil yang relevan serta perangkat metodologis yang 
menyertainya. Sebaliknya, kelompok lain menolaknya karena dinilai berpotensi 

 
10 Yusūf Al-Qorḍāwy, Ḍāwābīṭ al-Ijtihād wa Muzālaqoh ‘Inda Yusūf Al-Qorḍāwy (t.t.), 514. 
11 Taj ad-Dīn As-Subkī, Jam’ al-Jawāmi’ (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2007), 311. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

5 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

menimbulkan kekeliruan. Seorang mujtahid yang hanya menguasai bidang tertentu 
dikhawatirkan luput dari dalil lain atau gagal menyadari adanya pertentangan dengan 
sumber hukum yang lebih luas.12 

Pendekatan fuqahā’ dalam merespons problematika kontemporer merupakan aspek 
mendasar untuk menjaga relevansi hukum syariat dengan perkembangan zaman. Syariat 
Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis mengatur berbagai aspek kehidupan, 
sehingga penetapan hukumnya menuntut metodologi yang sistematis. Salah satu 
pendekatan yang menonjol adalah naṣ al-mujtahid, yang mengkaji metode ijtihad seorang 
mujtahid dalam menjawab persoalan hukum.13  

Dalam kerangka ini dikenal dua model, yakni qaulī (ijtihād intiqā’ī) dan manhajī (ijtihād 
insyā’ī). Ijtihād intiqā’ī merujuk pada upaya memilih dan mengadaptasi pendapat hukum 
klasik dengan konteks sosial baru melalui penelitian kritis atas dalil syariat. Sementara itu, 
ijtihād insyā’ī menekankan perumusan hukum baru bagi persoalan yang belum memiliki 
rujukan langsung dalam tradisi klasik, dengan mendasarkan pada prinsip-prinsip umum 
syariat dan nilai etika Islam.14 Kedua pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam 
dalam menghadapi perubahan zaman. 

1. Ijtihād intiqā’ī  atau pendekatan Qaulī  

Ijtihad intiqā’ī merupakan aktivitas yang dilakukan oleh mujtahid atau sekelompok ahli 
untuk memilih pendapat para fuqahā’ klasik mengenai persoalan tertentu sebagaimana 
termaktub dalam kitab-kitab fikih. Proses ini berorientasi pada identifikasi pandangan yang 
memiliki argumentasi paling kuat dan relevan dengan konteks aktual.15 Karena pandangan 
fuqahā’ sering kali beragam, mujtahid intiqā’ī berkewajiban menimbang dalil yang menyertai 
tiap pendapat dan menetapkan mana yang paling dapat dipertanggungjawabkan. 
Kedudukan mujtahid jenis ini berdekatan dengan kategori ahl at-tarjīḥ sebagaimana dikenal 
dalam literatur ushul fikih.16 Disamping itu, pada era kontemporer, fatwa cenderung bersifat 
naql, yaitu lebih banyak mengutip pendapat ulama terdahulu daripada menghasilkan ijtihad 
secara mandiri.17 

 
12 As-Subkī, Jam’ al-Jawāmi’, 311. 
13 Musā Asy-Syātiby, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl al-Syarī’ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 237. 
14 Al-Qorḍāwy, Ḍāwābīṭ al-Ijtihād wa Muzālaqoh ‘Inda Yusūf Al-Qorḍāwy (t.t.), 114. 
15 Al-Qorḍāwy, Ḍāwābīṭ al-Ijtihād wa Muzālaqoh ‘Inda Yusūf Al-Qorḍāwy (t.t.), 114. 
16 Al-Qorḍāwy, Ḍāwābīṭ al-Ijtihād wa Muzālaqoh ‘Inda Yusūf Al-Qorḍāwy (t.t.), 114. 
17 Ahmad Royhan dan Rifan Haqiqi, “Penggunaan ChatGPT Terhadap Fatwa dan Penerapannya Dalam 
Hukum Syariat (Studi Tafsir QS. An-Nahl: 43): Penggunaan ChatGPT akan Fatwa serta Aplikasinya dalam 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

6 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

 Dengan menitikberatkan pada perumusan hukum melalui teks-teks fuqahā’ melalui 
fokus tekstual terhadap problem aktual, ketika muncul perbedaan pandangan ulama tentang 
suatu isu—misalnya hukum mengucapkan salam kepada non-Muslim—literatur fikih 
mencatat adanya spektrum pendapat. Dalam konteks ini, metode tarjīḥ digunakan untuk 
mengunggulkan pendapat tertentu berdasarkan dalil yang lebih kuat dan menjadi tugas 
mujtahid tarjīḥ. Pada tahap lebih lanjut, dilakukan pula nuẓar at-tarjīḥ, yakni penalaran kritis 
dalam rangka mempertegas preferensi terhadap suatu pendapat.  

Di bawah tingkat nuẓar at-tarjīḥ, terdapat orang-orang yang dapat melakukan kajian 
untuk memilih satu di antara beberapa pendapat fuqahā’ di atasnya. Kajian ini dikenal 
dengan istilah taqrīr, yang merupakan proses memutuskan dan memilih pendapat ulama 
berdasarkan lima maqāṣid asy-yarī’ah. Taqrīr dapat dilakukan secara personal atau kolektif.18 

2. Ijtihād insyā’ī atau pendekatan Manhaji  

Ijtihād insyā’ī adalah upaya merumuskan hukum dari kasus-kasus baru yang belum dibahas 
oleh fuqahā’ terdahulu. Proses ini menuntut pemahaman komprehensif terhadap fakta dan 
karakteristik kasus sebagai dasar hukum.19 Tanpa pemahaman yang tepat, mujtahid sulit 
menetapkan hukum secara akurat. Dalam konteks permasalahan kompleks, ijtihād jamā‘ī 
atau ijtihad kolektif menjadi solusi, karena keterbatasan pengetahuan individu dapat 
berisiko menimbulkan kesalahan jika hanya mengandalkan ijtihād fardhī (ijtihad 
individual).20 

Pendekatan manhajī (insyā’ī) merumuskan hukum dengan merujuk pada sumber yang 
tidak secara eksplisit tertulis (ṣarīh). Metode ini digunakan ketika teks hukum (naṣ) tidak 
tersedia untuk menjawab persoalan yang dihadapi.21 Pendekatan ini menekankan penarikan 
hukum dari naṣ atau melalui prosedur takhrīj al-furū’ ‘alā al-uṣūl, yang juga dikenal sebagai 

 
hukum Syariat (Studi Tafsir QS. An-Nahl: 43),” AT-TAHBIR: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2025): 
42. 
18 LTN NU, Keputusan Muktamar, Mu naṣ, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqohā (Khalista, t.t.), 470–72. dalam acara  

keputusan Mu naṣ Alim Ulama Nahdlatul Ulama Di Bandar Lampung Pada Tanggal 16-20 Rajab 1412 H./ 21-
25 Januari 1992 M. 
19 Yusūf Al-Qorḍāwy, Ḍāwābīṭ al-Ijtihād wa Muzālaqoh ‘Inda Yusūf Al-Qorḍāwy (t.t.), 513. 
20 Muhammad bin Ahmad Asy-Syātiry, Yāqut an-Nafiīs (Dar al-Minhāj, t.t.), 881. 
21 Abu al-Ma’āly ‘Abd al-Mālik bin Yusuf bin Muhammad Al-Juwaini, Nihāyah al-Maṭlab fi dirāyah al-Mażhab 
(t.t.), I, 212. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

7 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

al-baḥṡ,22 untuk menghasilkan solusi hukum terhadap isu-isu aktual. Hasil ijtihād manhajī 
dapat dikaitkan dengan mazhab terkait melalui dua metode, yaitu ilḥāqī dan ḍābiṭī:23 

a) Ilḥāq al-masā’il bi naẓāirihā (ilḥāqī) 

Metode ini menyamakan suatu masalah baru dengan masalah yang telah dibahas dalam naṣ 
mujtahid. Metode ini diterapkan ketika suatu persoalan belum tercakup dalam naṣ mujtahid, 
tetapi memiliki padanan yang relevan.24 Contohnya, hukum bertamu kepada non-Muslim 
disamakan dengan kebolehan menjenguk non-Muslim yang sakit.  

Contoh konkret metode ini dapat ditemukan pada pemikiran Alwī as-Saqqāf dalam 
Tarsyīh al-Mustafīdīn. Ia membahas praktik menyuruh anak kecil membeli berbagai 
kebutuhan yang menjadi tradisi di sejumlah negara. Alwī as-Saqqāf menyamakan kasus ini 
dengan transaksi al-mu‘āṭah, dengan prinsip bahwa transaksi harus didasarkan pada kerelaan 
kedua pihak (aṣ-ṣīghat) dan kesetaraan antara barang dan uang yang diberikan. Dalam hal 
menyuruh anak membeli sesuatu, syarat nilai barang dan uang harus sebanding, sehingga 
prinsip keadilan dan persetujuan menjadi acuan penerapan hukum.25 Pendekatan ini 
menegaskan penerapan prinsip-prinsip hukum Islam untuk menangani kasus baru dengan 
mempertimbangkan keadilan transaksi dan kerelaan pihak-pihak yang terlibat. 

b) Idkhāl al-maskūt tahta 'umūm kalām al-mujtahid (ḍābiṭī) 
Pendekatan ini digunakan untuk merespons persoalan baru yang masih berada dalam 
cakupan keumuman naṣ, sampai ditemukan teks lain yang memberikan batasan. Para fuqahā’ 
menyebut metode tersebut sebagai idkhāl al-maskūt taḥta ‘umūm kalām al-mujtahid. Ketika 
seorang ulama mazhab menghadapi pertanyaan atau membutuhkan kejelasan hukum, ia 
terlebih dahulu menelusuri pernyataan-pernyataan para aṣḥāb yang telah dihafalkan. Jika 
ditemukan definisi yang eksplisit, maka itulah yang dijadikan dasar. Namun apabila tidak 
ada definisi khusus, ia menelaah keumuman ucapan para aṣḥāb dan menurunkan hukum dari 
generalisasi tersebut atau membaca isyarat-isyarat implisit di dalamnya. Dengan cara ini, 
makna tersirat (īmā’) atau indikasi implisit (iqtiḍā’) yang terkandung dalam pernyataan itu 
dapat menjadi petunjuk dalam menetapkan hukum atas masalah baru. 26 

 
22 Abdullah Husain Bi al-Faqīh, Maṭab al-aiqāẓ (Dar ad-Dhiya, 2017), 38. 
23 Ahmad bin Qāsim Al-Ubbādī, Ayāt al-Bayyināt (Dar Kutub al-Ilmiyyah, t.t.), III, 334. 
24 Muhib al-Amān Aly, Al-Ghuror al-Bahiyyah (Besuk, t.t.), 5. 
25 Alwi as-Tsaqof, Tarsyih al-Mustafidin (Haramain, t.t.), 212. 
26 Hujjatullah al-Bālighah (Dar al-Jil, 2005), 219. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

8 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Hukum dalam redaksi khusus dapat dipahami secara langsung, sedangkan redaksi 
umum mencakup beragam kasus sehingga memerlukan analisis mendalam untuk 
menyingkap maknanya.27 Mengamalkan seluruh hukum yang terkandung dalam redaksi 
umum menjadi kewajiban ahli fikih untuk membangun pemahaman komprehensif. Contoh 
redaksi umum terdapat dalam Surah Al-Baqarah ayat 275: 

بَا  مَ الرِّ َيبعَ وحََرَّ ُ الْب حَلَّ اللََّّ
َ
 وَأ

“Dan Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba.” 

Penggunaan “al-” pada kata “bai’” menunjukkan keumuman, sehingga semua transaksi 
jual-beli dihalalkan, kecuali yang mengandung riba.28 Pendekatan ini diterapkan untuk 
menangani kasus baru yang termasuk dalam lingkup keumuman naṣ, hingga ditemui naṣ lain 
yang membatasinya. Para fuqahā’ menyebut metode ini Idkhāl al-maskūt tahta ‘umūm kalām 
al-mujtahid. Seorang ulama mazhab yang menghadapi persoalan baru menelaah pernyataan 
para aṣḥāb. Jika ditemukan definisi spesifik, maka dijadikan landasan hukum. Jika tidak, ia 
menelaah keumuman pernyataan tersebut dan menafsirkan isyarat yang tersirat (īmā’) atau 
indikasi implisit (iqtidha) untuk menetapkan hukum yang relevan dengan masalah yang 
dihadapi.29  

Konsep ini menempatkan suatu masalah baru dalam jangkauan naṣ mujtahid. 
Contohnya legalitas negara yang menganut sistem demokrasi dikaitkan dengan siyāsah, 
yaitu keputusan yang lebih mendekatkan pada kemaslahatan dan menjauhkan dari 
kemudaratan. Yūsuf al-Qarḍāwī menilai bahwa pada dasarnya prinsip demokrasi tidak 
bertentangan dengan ajaran Islam. Bahkan, unsur-unsur fundamental demokrasi telah lama 
dikenal dalam tradisi Islam. Meski demikian, rincian pelaksanaannya tetap menjadi domain 
ijtihad para ulama, yang mempertimbangkan prinsip-prinsip agama, kemaslahatan dunia, 
serta perkembangan zaman dan kondisi sosial setempat.30 Menurutnya, esensi demokrasi—
terlepas dari berbagai definisi teoretis—adalah mekanisme pemilihan yang melibatkan 
partisipasi masyarakat untuk menentukan pemimpin yang layak memimpin dan mengatur 

 
27Abū Bakar Muhammad bin Ahmad as-Sarkhāsī, Uṣūl al-Fiqhī as-Sarkhāsī (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, t.t.), 128–
131. 
28 Zakariyyā bin Muhammad al-Anṣārī, Ghāyah al-Wuṣūl (Maktabah as-Salam, t.t.), 178. 
29 Ad-Dahlawī, Hujjatullah al-Bālighoh (Dar al-Jil, t.t.), 219. 
30 Fatkhiyatus Su’adah dan Ahmad Royhan, “Implementasi UU Demokrasi Dan Nilai-Nilai Urgensinya Dalam 
Politik Islam Di Indonesia,” Syariah: Journal of Fiqh Studies 2, no. 2 (2024): 93, 
https://doi.org/10.61570/syariah.v2i2.87. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

9 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

kehidupan mereka. Dalam kajian fikih, peran mujtahid terbagi pada penafsiran redaksi 
umum (‘ām) dan khusus (khās).  

c) Idkhāl al-masā’il tahta mafhūm naṣ al-imām 

Dalam praktik fikih, naṣ para imam mazhab umumnya ditempatkan dalam kerangka 
quyūd atau syarat tertentu saat mengeluarkan fatwa terkait kasus baru. Anotasi (syarḥ) ulama 
generasi berikutnya kerap menghasilkan esensi hukum yang berbeda, terutama jika batasan 
dalam naṣ seorang imam tidak secara langsung menjawab persoalan baru. Formulasi hukum 
yang muncul dari pemahaman mafhūm naṣ seorang imam merupakan fenomena umum 
dalam literatur fikih.31  

Contoh klasik ditemukan pada ar-Rauyānī dalam Bahr al-Mażhab, yang mengutip 
pendapat para aṣḥāb terkait praktik perempuan menyambung rambut dengan bulu hewan 
suci. Ia menulis bahwa sebagian aṣḥāb memahami perkataan asy-Syafi‘i membolehkan hal 
tersebut, karena asy-Syafi‘i menyinggung masalah menyambung rambut hanya dengan 
rambut manusia atau rambut hewan yang dagingnya halal. Interpretasi ini menunjukkan 
bagaimana mafhūm naṣ digunakan untuk menetapkan hukum pada kasus yang tidak secara 
eksplisit dibahas oleh imam.32  

Studi kasus lain dapat ditemukan pada Ibn al-Ḥajar al-Haitamī, yang menegaskan 
bahwa hidung yang terbuat dari emas bukan bagian wajah yang wajib dibasuh. Ia 
menetapkan hukum ini bukan dari pendapat ulama terdahulu, melainkan melalui 
pemahaman terhadap kalam ulama dan prinsip mafhūm naṣ untuk menangani kasus baru.33 

Meskipun naṣ fuqahā’ penting untuk menyelesaikan persoalan secara qaulī, jika tidak 
terdapat teks yang secara eksplisit membahas masalah yang dihadapi, metode manhajī 
menjadi relevan, baik dilakukan secara kolektif maupun personal.34 Hal ini menegaskan 
bahwa hampir seluruh masalah sudah tercakup dalam naṣ fuqahā’, meskipun tidak 
disebutkan secara langsung, melalui interpretasi dan analogi manhajī.35 

Prosedur pelaksanaan metode manhajī meliputi tiga langkah utama: 

1) Memahami secara menyeluruh kasus yang dibahas (taṣwīr al-ma‘nā); 

 
31 Ya’qūb Al-Bahāsin, At-Takhrīj ‘Inda Fuqohā` wa Uṣūliyyin Dirāsah Nadhiyyah Taṭbiīqiyyah ta’ṣīliyyah 
(Maktabah ar-Rusydi, 1992), 219. 
32 Abdul Wahid Ar-Rauyanī, Bahr al-Mażhab (Beirut, t.t.), II, 197. 
33 Abū al-Abbās Muhammad bin Ḥajar Al-Haitami, Fatāwā al-Kubrā (Dar Kutub al-Ilmiyyah, t.t.), I, 61. 
34 Al-Bahāsin, At-Takhrīj ‘Inda Fuqohā` wa Uṣūliyyin Dirāsah Nadhiyyah Taṭbiīqiyyah ta’ṣīliyyah, 282. 
35 Muhammad bin Abdul Qodir, Tahqīq al-Maṭlab bi at-Tahqīq Muṣṭolah al- Mażhab (t.t.), 189. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

10 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

2) Mencari padanan kasus, keumuman naṣ mujtahid atau kaidah yang relevan 
sebagai referensi otoritatif; 

3) Menetapkan hukum berdasarkan referensi otoritatif tersebut terhadap 
kasus yang sedang dibahas.36 

Penelusuran hukum melalui pendekatan qaulī maupun manhajī tidak terbatas pada 
mujtahid, melainkan seorang ahli fikih yang memahami secara mendalam suatu bidang 
(faqīh fī bābihi) juga dapat merumuskan hukum. Mujtahid memiliki tanggung jawab 
berkelanjutan untuk menyesuaikan ijtihadnya dengan perubahan adat, budaya, dan 
kemaslahatan baru. Fenomena ini menjadi kelangsungan yang mampu memperbarui dasar 
hukumnya agar tetap relevan dengan perubahan sosial dan realitas zaman.37 Seorang 
mujtahid tidak diwajibkan membahas kasus spekulatif atau tidak jelas. Penyesuaian ijtihad 
terhadap perubahan hanya berlaku untuk situasi kontemporer dan masa depan, tanpa 
mempengaruhi keputusan masa lalu, karena “ijtihad tidak dapat dibatalkan oleh contoh 
sebelumnya.” 38 

Batasan Fleksibilitas hukum syariat dalam Merespons Perubahan Zaman  

Hukum fikih merupakan landasan normatif dalam menangani problematika kontemporer 
yang kompleks. Ia mencakup hukum statis dan hukum dinamis, serta selalu berorientasi 
pada kemaslahatan hakiki manusia.39 Al-Būṭī menegaskan bahwa Allah Swt. mewajibkan 
hamba-Nya mengikuti hukum taklīfiyyah yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis. 40 
Kepatuhan terhadap nash tersebut memungkinkan penyelesaian persoalan hukum maupun 
sosial (qoḍla’ dan mu‘āmalah) secara konsisten dengan kepentingan dan kesejahteraan 
manusia, sekaligus mengakomodasi dinamika sosial sebagai bagian dari sunnatullah. 

Penetapan hukum kontekstual harus dikaitkan dengan kaidah syariat yang diakui atau 
dengan prinsip-prinsip yang tidak bertentangan dengan dalil jika nash eksplisit tidak 
tersedia. Kaidah penting, seperti maslahah mursalah, menekankan pertimbangan manfaat 
sebagai dasar pengambilan hukum.41 Wahbah Zuḥaylī menegaskan bahwa perubahan 
hukum harus selaras dengan prinsip syariat, yakni menetapkan hak, memperoleh 

 
36 LTN NU, Keputusan Muktamar, Mu naṣ, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqohā (t.t.), 836. 
37 As-Saqāf, Durūs al-Qowā’id al-Fiqhiyyah (t.t.), 62. 
38 Az-Zuḥailī, Taghoyyur al-Ijtihād, 5. 
39 Muṣṭāfā az-Zuḥailī, Al-Qowa’id al-Fiqhiyyah wa at-Taṭbīqiqātuhā ‘Alā al-Mażahib al-Arba’ah (Dar al-Fikr, 
2006), 353. 
40 Ramaḍān al-Būṭī, Qadhoya al-Mu’āshiroh (Maktabah al-Faroni, t.t.), 8. 
41 az-Zuḥailī, Al-Qowa’id al-Fiqhiyyah wa at-Taṭbīqiqātuhā ‘Alā al-Mażahib al-Arba’ah, 354. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

11 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

kemaslahatan (maslahah) dan menolak kerugian (mafsadah).42 Setiap modifikasi yang 
bertentangan dengan nash syar’i tidak dapat diterima, demikian pula praktik adat yang 
menyimpang wajib dihapus. 

Muhammad Qāsim al-Mansī dalam Taghayyur aẓ-Ẓurūf wa Atsaruhu fi Ikhtilāf al-
Aḥkām fi asy-Syarī`ah al-Islāmiyyah menegaskan bahwa perubahan hukum hanya sah jika 
memenuhi lima kriteria normatif, yang menjadi batas legitimasi penerapan hukum dalam 
konteks dinamis,43 yaitu:  

Pertama: hukum fikih harus konsisten dengan naṣ Al-Qur’an dan Sunnah. Naṣ 
mencakup seluruh wahyu yang dibawa Nabi Muhammad saw., baik berupa Al-Qur’an 
maupun Sunnah yang terdiri atas ucapan (qauliyyah), perbuatan (fi‘liyyah), dan persetujuan 
(taqrīriyyah). Hukum yang bersumber dari naṣ bersifat tetap dan tidak dapat berubah 
meskipun terjadi perubahan dalam ‘urf (kebiasaan manusia), karena naṣ selalu berlandaskan 
kebenaran, sedangkan ‘urf dapat mengandung kesalahan, seperti dalam transaksi yang 
melanggar syariat. Superioritas naṣ baik eksplisit maupun implisit, tidak dapat diubah oleh 
akal atau penalaran manusia, hukum yang diperoleh melalui ijtihad tanpa landasan naṣ 
dianggap tidak sah. 

Al-Qur’an dan Sunnah menuntun pengamalan hukum berdasarkan teks tertentu, 
tanpa prioritas pada pertimbangan akal atau maslahah. Pandangan atau praktik yang 
bertentangan dengan naṣ wajib ditolak, termasuk argumentasi filosofis atau penelitian 
historis. Sebuah tindakan hanya dapat dinyatakan masyrū‘ (diperbolehkan) jika terdapat 
perintah atau larangan naṣ. Jika naṣ tidak menyinggung secara spesifik, tindakan tersebut 
tidak dianggap bertentangan dengan naṣ maupun prinsip-prinsip yang dapat disimpulkan 
darinya. Dengan demikian, yang disyariatkan mencakup tindakan yang sesuai maupun tidak 
bertentangan dengan naṣ, karena pemahaman eksklusif hanya pada naṣ akan menimbulkan 
keterbatasan praktis. 44 

Kedua: perubahan bersifat stabil (muṭṭarid) atau umum (ghālib). Perubahan sosial atau 
kebiasaan hanya diperhitungkan dalam hukum fikih jika bersifat stabil (muṭṭarid) atau 
umum (ghālib), sesuai prinsip Al-Qur’an dan Sunnah. Muṭṭarid merujuk pada perubahan 
yang berkesinambungan, sedangkan ghālib menunjukkan perubahan yang diterima secara 

 
42 Musā Asy-Syātiby, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl al-Syarī’ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), II, 333. 
43 Hadi Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī (t.t.), 
71. 
44 Ismail Kaukasal, Taghayyur al-aḥkām fī asy-Syarī’ah al-Islāmiyyah, 2000 ed. s(Muassasah ar-Risalah, t.t.), 
265–66. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

12 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

luas oleh mayoritas masyarakat. 45 Kriteria ini menandakan bahwa perubahan tersebut telah 
menjadi praktik yang diterima, relevan dengan kepentingan masyarakat, dan dapat 
dijadikan pedoman hukum. Pandangan ini sejalan dengan konsensus ulama ushuliyyin, 
seperti yang dijelaskan oleh as-Suyūthī.46 

Jika suatu kebiasaan memenuhi syarat muṭṭarid, maka kebiasaan tersebut dijadikan 
tolak ukur dalam menetapkan hukum muamalah. Misalnya, jika seseorang menjual barang 
tanpa menyebut mata uang, mata uang yang berlaku di wilayah tersebut dijadikan rujukan 
dalam transaksi.47 Top of FormBottom of Form 

Ketiga: Perubahan yang bersifat esensial (jauharī). Penilaian terhadap perubahan 
esensial berbeda antara hukum positif (qānūn waḍ‘ī) dan perspektif Islam (fiqh al-Islāmī). 
Hukum positif menilai esensialitas perubahan berdasarkan kepentingan individu atau 
kelompok, sedangkan fiqh Islam menilai perubahan berdasarkan prinsip maqāṣid asy-
syarī‘ah. Kepentingan yang muncul harus dianalisis dalam kerangka maqāṣid, bukan sekadar 
keinginan individu atau kelompok. 48 Para ulama membagi mashlahah menjadi tiga 
tingkatan: ḍarūriyyah (pokok), hājiyyah (penting), dan taḥsīniyyah (pelengkap). 

1) Ḍarūriyyah: Merupakan kebutuhan pokok untuk eksistensi manusia, meliputi 
agama, jiwa, keturunan, harta, dan akal. 49 

a. Agama: Pelaksanaan ibadah wajib seperti shalat, puasa, zakat, haji, serta jihad 
untuk mempertahankan dan menyebarkan agama; 

b. Jiwa: Larangan atas tindakan merugikan jiwa, termasuk pembunuhan dan 
kekerasan, pelaksanaan qishās, dan anjuran menjaga kesehatan; 

c. Keturunan: Perlindungan melalui hukuman bagi tuduhan zina tanpa bukti 
dan penguatan institusi pernikahan; 

d. Harta: Larangan pencurian dan perjudian, anjuran kepemilikan serta 
pengelolaan harta secara sah dan etis; 

e. Akal: Larangan konsumsi alkohol dan perbuatan merusak akal, dorongan 
penggunaan akal untuk memahami ciptaan Tuhan dan menuntut ilmu. 50 

 
45 Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhamsmad Qasim al-Mansī, 77. 
46 Jalal ad-Dīn ‘Abd ar-Raḥmān as-Suyūṭī, Al-Asybāh wa an-Nażāir (Dar al-Kutub al‘Ilmiyyah, 1984), 9. 
47 Jalal ad-Dīn Muhammad bin Muhammad Al-Mahallī, Kanzu ar-Raghibin (Haramain, t.t.), II, 124. 
48 Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī, 83. 
49 Asy-Syātiby, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl al-Syarī’ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 8–10. 
50Asy-Syātiby, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl al-Syarī’ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 10. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

13 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

2) Hājiyyah: Kebutuhan penting untuk mencapai kesejahteraan dan menghindari 
kesulitan. Ketiadaan hājiyyah menimbulkan kesulitan, bukan ancaman eksistensial. 
Contohnya, dispensasi ibadah (rukhṣah), perceraian untuk mempertahankan 
kesejahteraan keluarga, dan pembayaran diyat pada pembunuhan tidak sengaja. 
Prinsipnya adalah memudahkan pemenuhan kewajiban agama dan kehidupan 
manusia.51 Dalam konteks ini, Islam menetapkan sejumlah ketentuan di berbagai 
bidang, termasuk ibadah, muamalah, dan hukuman pidana. Sebagai contoh, dalam 
ibadah, Islam memberikan dispensasi (rukhṣah) bagi individu yang tidak mampu 
berpuasa selama bulan Ramadan karena sakit. Dalam muamalah, Islam 
memperbolehkan suami untuk menceraikan istrinya jika rumah tangga mereka 
tidak dapat dipertahankan lagi. Sedangkan dalam hukuman pidana, Islam 
menetapkan kewajiban membayar denda (diyat) bagi seseorang yang melakukan 
pembunuhan tidak sengaja. 

3) Taḥsīniyyah: Kebutuhan pelengkap yang meningkatkan kualitas hidup sesuai akal 
sehat dan adat. Tidak ada ancaman eksistensial jika tidak terpenuhi, namun 
ketiadaan taḥsīniyyah menurunkan harmonisasi sosial dan etika. Dalam ibadah, 
taḥsīniyyah mencakup kebersihan, menutup aurat, memperindah diri untuk ibadah, 
amalan sunah, sedekah, sopan santun, dan menghindari perilaku berlebihan atau 
makanan tidak layak konsumsi.52  

Keempat: keyakinan atau dugaan yang kuat. Beberapa hukum fikih dirumuskan oleh 
fuqahā’ berdasarkan metode penelitian yang tersedia pada zamannya. Dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern, keyakinan yang diperoleh dari 
penelitian terdahulu dapat berbeda dengan hasil kajian kontemporer. Hukum fikih harus 
didasarkan pada fakta ilmiah yang kuat dan keyakinan, tidak sebaliknya yang bersifat 
spekulatif berpotensi menimbulkan kerusakan.53  

Sebagai gambaran, perbedaan pendapat terkait masa kehamilan maksimal dalam 
penentuan nasab menunjukkan variasi interpretasi fuqahā’ karena ketiadaan naṣ eksplisit. 
Misalnya, Imam Ahmad, asy-Syāfi‘i, dan sebagian pendapat Imam Malik menetapkan empat 
tahun, sedangkan pendapat lain dari Imam Malik adalah lima tahun, Imam Abu Ḥanīfah dua 
tahun, Imam Laits tiga tahun, Imam az-Zuhrī enam atau tujuh tahun, Imam Muhammad 

 
51 Asy-Syātiby, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl al-Syarī’ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 10–11. 
52Asy-Syātiby, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl al-Syarī’ah (Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 11. 
53 Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī, 85. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

14 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

bin al-Hākim satu tahun, dan Imam Dawud sembilan bulan. Variasi ini mencerminkan 
adaptasi fuqahā’ terhadap kondisi sosial dan ilmiah pada masanya. 

Kelima: Selaras dengan maqāṣid asy-syarī’ah. Maqāṣid asy-syarī‘ah merujuk pada tujuan 
dan nilai dasar yang terkandung dalam hukum syariat, yang menekankan kemaslahatan 
manusia di dunia dan akhirat.54 Hukum Islam tidak hanya menetapkan aturan formal, tetapi 
juga memperbolehkan tindakan yang menghasilkan kemaslahatan (maslahah) tanpa 
melanggar prinsip dasar atau naṣ.55  Tindakan yang mendekatkan manusia pada kebaikan 
dan menjauhkannya dari keburukan dianggap sah (masyrū‘), sedangkan tindakan yang 
membawa kepada kerugian dianggap batil, meskipun didukung oleh naṣ tertentu, karena 
bertentangan dengan tujuan syariat.56 Oleh karena itu, setiap perubahan yang sejalan dengan 
maqāṣid dan tidak bertentangan dengan naṣ dapat diterima sebagai hukum syariat, sedangkan 
perubahan yang melanggar maqāṣid dianggap menyimpang. 

Studi kasus yang bertentangan dengan norma-norma fleksibilitas hukum syariat  

Al-Qarḍāwī menyatakan bahwa syariat menyediakan panduan fleksibel bagi akal dan 
ijtihad umat Islam, serta memungkinkan penyesuaian hukum terhadap konteks waktu, 
tempat, dan kondisi sosial. Fleksibilitas ini tercermin dalam perkembangan sistem 
peradilan, ekonomi, dan pemerintahan sepanjang sejarah Islam, sehingga prinsip-prinsip 
syariat tetap relevan.57 Pembaharuan interpretasi fikih berlandaskan kaidah universal 
syariat, dan prinsip pendukungnya. Wahbah az-Zuḥailī menunjukkan pembaruan dapat 
dilakukan melalui istihsān, istiṣlāh, dan urf.58 

Adapun contoh perubahan hukum yang bertentangan dengan batasan-batasan yang 
disebutkan di atas adalah:  

a) Persamaan hak waris antara laki-laki dan wanita  

Beberapa ulama kontemporer meninjau kembali sistem pewarisan tradisional dalam 
Islam, khususnya terkait ketentuan bahwa bagian waris perempuan hanya setengah dari 
laki-laki. Menurut mereka, proporsi ini lahir dari konteks sosial dan nilai patriarki pada 

 
54 Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī, 87. 
55 Wahbah Az-Zuḥailī, Uṣūl al-Fiqh al-Islamī, 1987 ed. (Dār Al-Fikr, t.t.), II, 225. 
56 Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī, 88. 
57 Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī, 88. 
58 Wahbah Az-Zuhaylī, Tajdīd al-Fiqhī al-Islamy (Damaskus, t.t.), 198. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

15 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

masa itu. Mereka menekankan perlunya ijtihad untuk menyesuaikan hukum waris dengan 
prinsip keadilan dan kesetaraan gender dalam konteks masyarakat modern.59 

Namun, prinsip-prinsip hukum Islam yang terkodifikasi menunjukkan bahwa hak 
waris antara anak laki-laki dan perempuan, cucu, serta saudara kandung atau sebapak, diatur 
secara berbeda berdasarkan naṣ syar‘i. Perbedaan proporsi ini tidak semata-mata terkait 
gender, melainkan mempertimbangkan kedekatan nasab (qarābāt), posisi generasi (mauqi‘ 
wāris fī ajyāl), dan tanggung jawab ekonomi (al-‘ab al-maliyyah). Dengan demikian, 
ketentuan 2:1 antara anak laki-laki dan perempuan mencerminkan perbedaan tanggung 
jawab ekonomi yang dibebankan kepada laki-laki dalam struktur masyarakat Islam.60 

Mengutip Ali Ahmad al-Jarjāwī dalam Hikmah al-Tasyrī wa Falsafatuhu, hal tersebut 
didasarkan pada tanggung jawab laki-laki sebagai penopang ekonomi keluarga dan 
kewajiban sosial, termasuk mempertahankan agama dan negara, yang seringkali 
menempatkan mereka pada risiko fisik. Sebaliknya, perempuan bertanggung jawab atas 
pengelolaan rumah tangga meskipun memiliki sumber daya ekonomi. Analisis ini 
menunjukkan bahwa pembagian waris antara laki-laki dan perempuan dikaitkan dengan 
perbedaan tanggung jawab sosial dan ekonomi, bukan sekadar gender.61 

Data historis menunjukkan variasi praktik pembagian waris yang seringkali 
menguntungkan perempuan. Abdul Rahmān Badawī merangkum bahwa dalam sejumlah 
kasus: 

1) Empat kasus, perempuan menerima setengah bagian laki-laki; 

2) Sebelas kasus, perempuan menerima bagian yang sama dengan laki-laki; 

3) Tujuh kasus, perempuan menerima bagian lebih besar daripada laki-laki; 

4) Lima kasus, perempuan memperoleh warisan sementara laki-laki tidak mendapat 
bagian.62 

b) Jilbab bukan kewajiban agama  

Dalam kajian tentang pakaian wanita, Qāsim al-Amīn dalam Taḥrīr al-Mar'ah 
menyatakan bahwa jilbab atau hijab tidak ditetapkan secara eksplisit sebagai kewajiban 
agama. Ia berpendapat bahwa praktik tersebut lebih merupakan adat sosial yang 

 
59Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī, 100. 
60 Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī, 112.Ibid.  
61 ‘Alī Ahmad al-Jarjāwī, Hikmah al-Tasyrī wa Falsafatuhu (Dar al-Fikr, t.t.), 264.  
62Munawwar, Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad Qasim al-Mansī, 112. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

16 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

berkembang melalui interaksi dengan budaya lain, dan kemudian dianggap sebagai 
ketentuan agama. Al-Qur’an memberikan fleksibilitas bagi perempuan untuk menutup atau 
menampakkan bagian tubuh tertentu tanpa penjelasan rinci mengenai pakaian khusus.63 

Sementara Sa‘īd al-Asymāwī menafsirkan ayat 59 Surah al-Ahzāb: 

نَّ  نب جَلََبييببيهي نَّ مي َ عَليَبهي نييْب َ يدُب نييْب مي بمُؤب يسَاءي ال كَ وَبنَتٰيكَ وَن زَبوَاجي ُّ قلُب لِِّّ هَا النَّبِي   يٰٓايَُّ

"Wahai Nabi! katakanlah kepada istri-istrimu, anak-anak perempuanmu, dan istri-istri 
orang mukmin, 'Hendaklah mereka menutupkan jilbabnya ke seluruh tubuh mereka” 

Konteks hukum ayat ini adalah membedakan status wanita merdeka dengan wanita 
yang berstatus hamba sahaya. Karena kondisi hamba sahaya tidak lagi relevan dalam 
masyarakat modern, ‘illat (alasan hukum) ayat tersebut tidak berlaku, sehingga ketetapan 
hukum yang terkait dianggap tidak relevan untuk diterapkan secara literal saat ini.64 Bahkan, 
prinsip dalam ushul fikih menyatakan bahwa ketentuan hukum syar‘i selalu terkait dengan 
keberadaan ‘illat. Dengan hilangnya ‘illat, penerapan hukum terkait dalam konteks modern 
menjadi tidak relevan.  

Berdasarkan kajian para mufassir, tidak ada satu pun yang membolehkan seorang 
perempuan menampakkan rambutnya di hadapan laki-laki yang bukan mahram. Atas 
rumusan yang terekam dalam al-Mausū’ah al-Fiqhiyyah ditegaskan bahwa para ahli fikih 
sepakat perempuan tidak diperkenankan menampilkan rambutnya kepada laki-laki non-
mahram,65 dan perempuan juga dilarang melihat aurat laki-laki yang bukan mahram. Di 
mana menekankan kewajiban menutup aurat bagi perempuan maupun laki-laki yang telah 
balig, dengan menyembunyikan aurat dari pandangan orang lain yang tidak dihalalkan 
untuk melihatnya. Untuk perempuan, aurat yang harus ditutupi mencakup seluruh tubuh 
kecuali wajah, sebagaimana diwajibkan melalui hijab. 

An-Nawawī menegaskan bahwa menutup aurat sebagai upaya melindungi diri dari 
pandangan manusia adalah wajib berdasarkan kesepakatan ulama (ijmā’).66 Oleh karena itu, 
kewajiban menutup aurat tidak memiliki perbedaan pendapat di kalangan ulama, meskipun 
golongan liberal akhir-akhir ini berupaya menafsirkannya secara berbeda. Menentang ijmā’ 
(kharq al-ijmā’) dianggap haram dan termasuk dosa besar, karena ijmā’ merupakan 

 
63M. Quraish Shihab, Jilbab (Lentera Hati, 2004), 166–67. 
64 Shihab, Jilbab, 216–17.Ibid. hal. 216-217 
65Al-Mausū’ah al-fiqhīyyah (Wizarat al-Awqāf wa al-Syu’ūn al-Islāmiyyah, 1985.), XXVI, 107.  
66 Abu Zakariyā Yahyā bin Syaraf An-Nawawi, Al-Majmū’ Syarḥ Al-Muhażżab (Dār Al-Munīrah, 1437), II, 171. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

17 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

persetujuan terhadap jalur hukum yang telah ditetapkan, sebagaimana yang dijelaskan dalam 
Surah An-Nisa ayat 115.67  

Dalam pandangan mayoritas ulama (jumhūr), keabsahan ijmā’ bersifat pasti (qaṭ‘iyyah), 
setara dengan Al-Qur’an dan sunnah. Hukum syariat yang ditetapkan melalui ijmā’ memiliki 
status keyakinan yang kuat dan memiliki prioritas lebih tinggi dibandingkan dalil yang 
bersifat dugaan (ḍannī), sehingga jika terjadi pertentangan, ijmā’ tetap menjadi rujukan 
utama.  

KESIMPULAN 

Fikih manhajī dan qaulī merupakan dua pendekatan istinbāṭ yang dapat diintegrasikan untuk 
menjawab dinamika hukum kontemporer. Ijtihād qaulī berperan menegaskan otoritas 
pendapat mazhab, sedangkan ijtihād manhajī menyediakan kerangka penalaran ushuliyah 
untuk menangani persoalan baru melalui teori analogi, keumuman teks mujtahid, dan 
maqāṣid asy-syarī‘ah. Integrasi kedua metode ini menghasilkan model hukum yang konsisten 
dengan tradisi mazhab sekaligus responsif terhadap perubahan sosial. 

Kontribusi teoretis penelitian ini terletak pada penegasan penggunaan perangkat 
ilḥāq, idkhāl al-maskūt, dan mafhum an-naṣ sebagai mekanisme operasional dalam perumusan 
hukum. Implikasinya terbuka bagi pengembangan ijtihad kolektif dan penyusunan 
kebijakan publik berbasis syariah yang lebih adaptif. Penelitian lanjutan dapat mendalami 
penerapan model ini pada bidang ekonomi, hukum keluarga, dan tata pemerintahan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Ad-Dahlawī. Hujjatullah al-Bālighoh. Dar al-Jil, t.t. 

Al-Bahāsin, Ya’qūb. At-Takhrīj ‘Inda Fuqohā` wa Uṣūliyyin Dirāsah Nadhiyyah Taṭbiīqiyyah 
ta’ṣīliyyah. Maktabah ar-Rusydi, 1992. 

Al-Haitami, Abū al-Abbās Muhammad bin Ḥajar. Fatāwā al-Kubrā. Dar Kutub al-Ilmiyyah, 
t.t. 

Al-Juwaini, Abu al-Ma’āly ‘Abd al-Mālik bin Yusuf bin Muhammad. Nihāyah al-Maṭlab fi 
dirāyah al-Mażhab. t.t. 

Al-Mahallī, Jalal ad-Dīn Muhammad bin Muhammad. Kanzu ar-Raghibin. Haramain, t.t. 

 
67 Ali bin Abdu al-Kafi As-Subki, al-Ibhaj Syarh al-Minhaj (Ihya’ at-Turas, t.t.), 233., 2004) Jilid 2, Hal. 233 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

18 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Al-Mausū’ah al-fiqhīyyah. Wizarat al-Awqāf wa al-Syu’ūn al-Islāmiyyah, t.t. 

Al-Qorḍāwy, Yusūf. Ḍāwābīṭ al-Ijtihād wa Muzālaqoh ‘Inda Yusūf Al-Qorḍāwy. t.t. 

Al-Qorḍāwy, Yusūf. Ḍāwābīṭ al-Ijtihād wa Muzālaqoh ‘Inda Yusūf Al-Qorḍāwy. t.t. 

Al-Ubbādī, Ahmad bin Qāsim. Ayāt al-Bayyināt. Dar Kutub al-Ilmiyyah, t.t. 

Aly, Muhib al-Amān. Al-Ghuror al-Bahiyyah. Besuk, t.t. 

An-Nawawi, Abu Zakariyā Yahyā bin Syaraf. Al-Majmū’ Syarḥ Al-Muhażżab. Dār Al-
Munīrah, 1437. 

Anṣārī, Zakariyyā bin Muhammad al-. Ghāyah al-Wuṣūl. Maktabah as-Salam, t.t. 

Ar-Rauyanī, Abdul Wahid. Bahr al-Mażhab. Beirut, t.t. 

As-Saqāf. Durūs al-Qowā’id al-Fiqhiyyah. t.t. 

As-Subki, Ali bin Abdu al-Kafi. al-Ibhaj Syarh al-Minhaj. Ihya’ at-Turas, t.t. 

As-Subkī, Taj ad-Dīn. Jam’ al-Jawāmi’. Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2007. 

Asy-Syātiby, Musā. Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl al-Syarī’ah. Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004. 

Asy-Syātiby, Musā. Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl al-Syarī’ah. Dar Kutub al-Ilmiyyah, 2004. 

Asy-Syātiry, Muhammad bin Ahmad. Yāqut an-Nafiīs. Dar al-Minhāj, t.t. 

Azhari, Doni, dan Asmuni. “Istinbathh Method Analysis of Nahdlatul Ulama in 
Determining Islamic Law in Indonesia.” NAHNU: Journal of Nahdlatul Ulama and 
Contemporary Islamic Studies 1, no. 2 (2023): 107–18. 
https://doi.org/10.63875/nahnu.v1i2.28. 

Az-Zarkasyi, Badr ad-Din. Tasynif al-Masami’. Ihya Turats al-Islami, 1998. 

Az-Zuḥailī, Wahbah. Taghoyyur al-Ijtihād. Dar al-Maktabi, 2000. 

Az-Zuḥailī, Wahbah. Uṣūl al-Fiqh al-Islamī. 1987 ed. Dār Al-Fikr, t.t. 

Az-Zuhailī, Wahbah. Tajdīd al-Fiqhī al-Islamy. Damaskus, t.t. 

Baroroh, Umdatul. “Understanding Methodology of Fiqh Sosial.” Santri: Journal of Pesantren 
and Fiqh Sosial 1, no. 1 (2020): 27–42. https://doi.org/10.35878/santri.v1i1.202. 

Bi al-Faqīh, Abdullah Husain. Maṭab al-aiqāẓ. Dar ad-Dhiya, 2017. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

19 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Būṭī, Ramaḍān al-. Qadhoya al-Mu’āshiroh. Maktabah al-Faroni, t.t. 

Dahlan, Moh. IMPLEMENTASI AJARAN FIKIH KEBANGSAAN ALA JOKO WIDODO. t.t. 

Hujjatullah al-Bālighah. Dar al-Jil, 2005. 

Jarjāwī, Alī Ahmad al-. Hikmah al-Tasyrī wa Falsafatuhu. Dar al-Fikr, t.t. 

Kaukasal, Ismail. Taghayyur al-aḥkām fī asy-Syarī’ah al-Islāmiyyah. 2000 ed. Muassasah ar-
Risalah, t.t. 

LTN NU. Keputusan Muktamar, Mu naṣ, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqohā. Khalista, 2015. 

LTN NU. Keputusan Muktamar, Mu naṣ, dan Konbes NU, ahkam al- Fuqohā. Khalista, t.t. 

Mahfudin, Agus. Metodologi Istinbath Hukum Lembaga Bahtsul Masail Nahdlatul Ulama. 6, no. 
1 (2021): 1–17. 

Mahfudz, M. A. Sahal. Nuansa Fiqh Sosial. Yogyakarta, t.t. 

Muhammad bin Abdul Qodir. Tahqīq al-Maṭlab bi at-Tahqīq Muṣṭolah al- Mażhab. t.t. 

Munawwar, Hadi. Ḍawābith Taghayyur al-Ahkām bi Taghayyur al-Zurūf ‘Inda Muhammad 
Qasim al-Mansī. t.t. 

Royhan, Ahmad, dan Rifan Haqiqi. “Penggunaan ChatGPT Terhadap Fatwa dan 
Penerapannya Dalam Hukum Syariat (Studi Tafsir QS. An-Nahl: 43): Penggunaan 
ChatGPT akan Fatwa serta Aplikasinya dalam hukum Syariat (Studi Tafsir QS. An-
Nahl: 43).” AT-TAHBIR: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2025): 25–46. 

Sarkhāsī, Abū Bakar Muhammad bin Ahmad as-. Uṣūl al-Fiqhī as-Sarkhāsī. Dar al-Kutub al-
Ilmiyyah, t.t. 

Shihab, M. Quraish. Jilbab. Lentera Hati, 2004. 

Su’adah, Fatkhiyatus, dan Ahmad Royhan. “Implementasi UU Demokrasi Dan Nilai-Nilai 
Urgensinya Dalam Politik Islam Di Indonesia.” Syariah: Journal of Fiqh Studies 2, no. 2 
(2024): 83–108. https://doi.org/10.61570/syariah.v2i2.87. 

Suyūṭī, Jalal ad-Dīn ‘Abd ar-Raḥmān as-. Al-Asybāh wa an-Nażāir. Dar al-Kutub al‘Ilmiyyah, 
1984. 

Tim FKI Fikrah. Wajah Baru Nusantara: Fiqh Manhaji Sebagai Respon solutif isu-isu 
Kebangsaan. Lirboyo Prees, t.t. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

20 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Tsaqof, Alwi as-. Tarsyih al-Mustafidin. Haramain, t.t. 

Zuḥailī, Muṣṭāfā az-. Al-Qowa’id al-Fiqhiyyah wa at-Taṭbīqiqātuhā ‘Alā al-Mażahib al-Arba’ah. 
Dar al-Fikr, 2006. 

 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

