
 
 

99 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Studi Komparasi antara Legalitas Talfīq dalam Qaḍiyyah Tunggal 
Perspektif Ibnu al-Himām al-Hanafi dan Mazhab Hanafiyah 

 

Mochamad Faazal Ulaa Alawy1, Ubaidillah2 

1Ma’had Aly Lirboyo 
2Universitas Al Azhar cairo mesir 

1Fazaalawy4@gmail.com 
2mukhtarubaidillah69@gmail.com  

 

Abstract 
Talfīq refers to performing an act of worship or transaction by employing two different 
madhhab conceptions within a single action. Talfīq has been a heated topic among Muslim 
thinkers since the classical era, and the history of madhhab codification became one of the 
most influential factors in shaping the discourse on talfīq. In the ninth Hijri century, a 
controversial statement attributed to Ibn al-Humām emerged, which was claimed to 
support the absolute permissibility of talfīq. This study aims to factually uncover the 
epistemology of Ibn al-Humām al-Ḥanafī in formulating the concept of talfīq, as well as 
examine the views of scholars within his own madhhab. Through a qualitative approach 
and comparative analysis, it is found that the legitimacy of talfīq based on Ibn al-Humām’s 
thought is incorrect, as he in fact rejected the practice of talfīq, a stance also held by the 
majority within the Hanafi school. This discourse is significant because many 
contemporary Muslim thinkers advocate the permissibility of talfīq by citing Ibn al-
Humām’s ideas, whereas the facts show otherwise.  

Keywords: Talfīq, Ibn al-Humām, Hanafi School. 
 
Abstrak 
Talfīq berarti melaksanakan ibadah atau muamalah menggunakan dua konsepsi mazhab 
yang berbeda dalam satu tindakan, Talfīq merupakan isu hangat para pemikir muslim sejak 
era kuno, sejarah kodifikasi mazhab menjadi tragedi paling berpengaruh dalam 
terbentuknya wacana talfīq. Pada kurun sembilan hijriyah muncul statemen kontroversial 
yang dituduhkan pada Ibnu al-Himam mengekor wacana legalitas talfīq secara mutlak. 
penelitian ini ditujukan untuk mengungkap secara fakta bagaimana epistemologi Ibnu al-
Himam al-Hanafi dalam merumuskan talfīq. dan bagaimana pandangan para ulama dalam 
internal mazhabnya. Dengan melalui pendekatan kualitatif serta analisis komparatif dapat 
diketahui bahwa legitimasi talfīq bersandarkan pandangan Ibnu al-Himam tidak benar 
karena Ibnu al-Himam justru menolak praktik talfīq, begitupula suara mayoritas dalam 
mazhab Hanafi. Mengapa diskursus ini penting, sebab banyak pemikir muslim 
kontemporer yang menyuarakan legalitas talfīq dengan mengutip pokok pemikiran Ibnu 
al-Himam padahal faktanya tidak demikian. 

Kata Kunci: Talfīq, Ibnu al-Himam, Mazhab Hanafi. 
 
PENDAHULUAN 
Isu kewajiban taqlid dan ber-mażhab mulai santer menjadi bahasan oleh para ulama pada 
penghujung abad ke-3 (tiga) Hijriyah. Pada masa itu ditandai dengan kewafatan Imam 
Ahmad dan surutnya hagemoni Mu’tazilah yang beberapa era sebelumnya mendominasi 
dinasti Abbasiyah, tentu tak lepas dari jasa al-Mutawakkil penerus estafet khalifah dari al-

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
mailto:Fazaalawy4@gmail.com
mailto:2mukhtarubaidillah69@gmail.com


 
 

100 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Wasiq yang pro Mu’tazilah. Al-Mutawakkil mengusung kembali aliran sunni yang sempat 
tertindas selama puluhan tahun, memunculkan kembali tokoh-tokoh yang tadinya ditahan 
dalam jeruji besi, menyemikan kembali akidah yang dibawa Nabi dan para sahabat. 

Namun ratusan ahli fikih dan hadis telah meninggal di tangan al-Amīn, al-Ma’mun 
dan al-Wasiq, mereka yang teridentifikasi kontra dengan aliran Mu’tazilah hampir 
semuanya gugur sebagai syuhada. Fenomena itulah yang menandai kepunahan mujtahid di 
era kuno, menyisakan segelintir ulama yang hanya tersisa karakter ijtihadnya. 

Kemampuan berijtihad yang semakin lama mulai terkikis zaman memaksa 
masyarakat sunni untuk mengikat diri kedalam zona pendapat mujtahid, di masa itu pula 
tatanan bermażhab atau taqlid perlahan terkodifikasi secara sistematis, setiap orang mulai 
mengikat diri dengan mażhab tertentu. Empat ulama yang paling populer di antaranya 
adalah mażhab Abū Ḥanīfah di Kūfah dan Mesopotamia, mazhab Mālik bin Anas di 
Madinah dan Hijaz, mażhab Syafi’i di Mesir dan mażhab Ahmad bin Hanbal di Baghdad.1 

Sejak itu, ulama-ulama yang berkecimpung dalam bidang fikih lebih tertarik 
mengembangkan mażahib al-arba’ah dari pada bergelut langsung dengan diksi Al-Qur’an 
dan hadis, periode itu ditandai dengan munculnya banyak mujtahid muntasib.2 Namun 
lama-kelamaan perkembangan konsep taqlid mażahib memunculkan problem-problem 
baru. Pada abad ke sembilan Hijriyah sebuah statemen kontroversial muncul dari salah 
seorang pembesar ulama mażhab Ḥanafiyah bernama Ibnu al-Himām, dirinya membuat 
pernyataan “keabsahan talfīq secara mutlak”, entah itu dalam lingkup satu qadiyyah atau 
tidak, atau bahkan berefek pada taraf tatabu’ ar-rukhas atau memburu dispensasi yang 
dikecam banyak pendahulunya.3 

Statemen unik ini banyak dikutip oleh ulama pada masanya seperti Ibnu Ḥajar al-
Haitami dan Ibnu Amīr al-Hāj hingga banyak ulama dan lembaga fatwa kontemporer. 
Kalangan pro dan kontra dengan segala argumennya terus melakukan telaah lebih dalam 
terhadap pendapat Ibnu al-Himām. 

Sebenarnya istilah talfīq baru muncul dalam dunia ushul fikih pada era muta’akhirīn 
merangkak dan meniti perkembangannya, sebagaimana yang diungkapkan Jamāl ad-Din 
al-Qāsimi4: 

 
1 Faazal Alawy, Permata Bani Mutholib. (Kwagean: 2024) h. 66 
2 Fahad bin Abdullah al-Khuzami, al-Iqlid fi Fatawa Tamadzhub wa al-Ijtihad wa at-Taqlid. (Yaman: Maktabah 
Ba Saudan 2015) h. 3 
3 Doktor Wahbah az-Zuhayli, al-Fiqhu al-Islami wa-Adillatuhu vol. 16 (Egypt: an-Nur 2019) h. 167 
4 Doktor Nasher Abdallah Mayman, at-Talfīq Fi al-Ijtihad Wa at-Taqlid. (Maroko: Hidayah al-Hidayah 2011) 
h. 4 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

101 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

َفَ ل َََعَ مَ سَ ي َََمَ ل َ َي َفَ ل َالتَََظ  َ ََق  َت َكَ ََف  َََب 
َوَ ََةَ متَئ َال   َ ل  ف  َطتَوَ مَ َََ

 
َوَ ََمَ هَ ت َأ َ ل  ف  ََََ

 
َوَ ََمَ هَ ات َهَ متَأ َ ل  ف  َت َكَ َََ َََب 

 
َوَ ََمَ هَ اب َحَ ص َأ ََل 

َ
 
َحَ ص َأ َََاب 

 
َوَ ََمَ هَ اب َحَ ص َأ يَ ل  َََدَ عَ ب ََ

 
َ ََث َوَ دَ حَ ََنَ وَ كَ ي َََنَ أ َحَ ال  َ ََث  َي َفَ ل َالتَََف  َ ََق  َامَ ال  َََنَ رَ قَ ال َََف  َََس 

 
اشَ يتَأ ََدتَت َامَ

َعَ التَ َص  َي َرَ خَ التَوَ َب  َل َخَ دَ وَ َب  َ َةَ اسَ ي َالسَ ََت  َهَ ذَ مَ التََف  َََب 

“Istilah talfīq belum pernah terdengar dalam kitab-kitab ulama kuno, juga dalam 
perjalanan mereka dan kitab para murid-murid mereka. Besar kemungkinan, 
munculnya penelitian tentang talfīq terjadi pada abad ke 5 Hijriyah. Masa itu 
memang gencar gencarnya fanatik bermazhab, runtuhnya beberapa Mażhab 
mujtahid dan masuknya implikasi politeisme dalam wacana bermażhab.” 

Secara istilah mungkin talfīq baru dibicarakan pada abad ke lima Hijriyah, menurut 
beberapa sumber menyebutkan abad ke sepuluh Hijriyah5, namun berdasarkan fakta 
empiris, talfīq sudah berlaku sejak zaman sahabat sekalipun, di zaman itu ditemukan 
banyak kasus masyarakat yang meminta fatwa pada mufti A dalam satu permasalahan, 
belum usai sempurna ibadahnya digunakan olehnya fatwa mufti B, dan begitulah 
seterusnya.6 

Tak dapat dipungkiri, topik talfīq dalam diskursus ushul fikih memiliki urgensi 
yang besar, mażhab Maliki dan kalangan pra-modernis mażhab Ḥanafi disebut-sebut getol 
menyuarakan legitimasi, meskipun beredar tudingan bahwa talfīq adalah refleksi dari 
adopsi paradigma secara destruktif, bahkan gagasan talfīq banyak dianggap melanggar 
konsensus holistikal. Talfīq tetaplah menjadi alternatif utama para mufti di berbagai 
belahan dunia. Wacana talfīq sejatinya telah membawa esensi ajaran Tuhan sebagai agama 
penuh rahmat dan kasih sayang, dan merupakan novelti berharga dalam dunia intelektual 
islam. 

Namun terlepas dari semua itu, terdapat sesuatu menarik yang harus dikupas 

secara tuntas. Yaitu bagaimana bisa Ibnu al-Himām berpendapat demikian? Dari diksi 

mana yang mewakili pernyataan tersebut dalam kitabnya? Benarkah demikian 
pendapatnya atau itu hanya statemen ulama yang dinisbatkan tanpa ada bukti konkret? 
Inilah yang menurut penulis perlu mendapat perhatian, tentang epistemologi cendekiawan 

 
5 Mudrik Alfarizi, Ijtihad, Taqlid dan Talfiq, 2 
6 Doktor Nasher Abdallah Mayman, at-Talfīq Fi al-Ijtihad Wa at-Taqlid. (Maroko: Hidayah al-Hidayah 2011) 
h. 4 

 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

102 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

muslim memahami pola pikir beliau melalui kitabnya. Sebagai bagian dari studi 
komparasi, pandangan general ulama Hanafiyah juga akan ditampilkan. 

Beberapa kajian tentang talfīq telah ditulis, seperti karya tulis Mudrik Alfarizi, 
Abdurrahman ad-Dakhel, Alfan Ulya dan Nizar Alif, karya mereka memiliki objek kajian 
talfīq secara general, sekaligus mencantumkan setiap pandangan dari masing-masing 
mazhab empat. Namun untuk diskursus perihal pola berpikir Ibnu al-Himam secara 
khusus tidak dijabarkan, meskipun dalam beberapa paragrafnya sempat menyitir nama 
Ibnu al-Himām sebagai kalangan mazhab Hanafiyah yang dijustifikasi memberikan 
legitimasi atas talfīq, namun dengan diskontinuitas yang terjadi. Memang benar kajian 
spesifik mengenai pembuat wacana ini telah disinggung ketika memaparkan konsep talfīq 
versi ulama Hanafiyah namun banyak yang masih berhenti pada teks-teks Wahbah az-
Zuhayli tanpa mericek langsung referensi primernya, padahal urgensi referensi primer 
telah menjadi kanun holistik dalam melakukan penelitian dan itu masih bisa didapatkan. 

METODE PENELITIAN  
Dalam artikel ini, penulis menggunakan metodologi analisis komparatif serta pendekatan 
kualitatif yang dimaksudkan untuk mengidentifikasi secara utuh dan memperoleh pokok 
pemikiran tokoh tertentu, penelitian dilakukan dengan melakukan kajian pustaka (library 
research), sumber kajian primer diambilkan langsung dari dua kitab pokok Ibnu al-Himam, 
untuk sumber sekunder diambil dari beberapa keterangan baik turas, buku atau jurnal 
ilmiyah dengan objek kajian yang sama.Teori linguistik yang biasa diaplikasikan ulama 
salaf untuk mengidentifikasi kecenderungan pola pikir yaitu teori muṣtalahat al-fiqhiyyah 
juga dipakai sebagai pendekatan untuk mengungkap secara utuh paradigma Ibnu al-
Himam, kemudian struktur yang membangun relasi antara pendapat ini dengan konsepsi 
talfīq dalam mazhab Hanafiyah akan dikaji pula sebagai syarat kelengkapan studi 
komparasi. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Talfīq 
Kata talfīq )تلفيق) merupakan mashdar dari fi’il maḍi (لفق) yang berarti menyatukan satu belahan 

dengan belahan yang lain, merangkapkan satu bagian dengan bagian yang lain, menyatukan 
keseluruhan, juga bisa diartikan gagal dalam mencari sesuatu.7 Dalam kitab-kitab ushul fikih, kata 
“talfīq” terkonversi menjadi istilah khusus. Wahbah az-Zuḥayli mengartikan talfīq sebagai berikut8 

 
7 Ibnu al-Manzur, lisanu al-‘Arab, vol. 20. (Beirut: DK Ilmiyah 2004) h. 564 
8 Doktor Wahbah az-Zuhayli, al-Fiqhu al-Islami wa Adillatuhu vol. 1. (Egypt: an-Nur 2019) h. 24 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

103 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

َ َوَ هَ 
ََةَ يتَفَ ي َكَ ب ََانَ ي َتَ ال  َوَ قَ َيَ ل  َهَ ب َََل  ََدَ هَ ت َم  ََاَك   َة َدتََحَ عَ  

“Talfīq adalah mengerjakan dengan suatu cara dimana setiap mujtahid tidak 
mengatakan demikian (adalah cara yang benar)” 

Sebagian ulama mengartikan talfīq adalah: 

َ خَ التَ ََنَ مَ َيّ 
 
َاهَ ذَ مَ ال َََمَ ك َحَ أ َ ت َعَ مَ ال َََب   9َ.دا َي َلَ قَ تَ َ ة َب 

“Memilih sebagian hukum mażhab yang kredibel karena alasan taklid” 
Sebagian lain mendefinisikan: 

َخَ الرَ َعَ ب َت َت ََوَ هَ   ىَوَ هَ ال ََن َعَ ََص 

 “Talfīq adalah memburu dispensasi dengan motif kesenangan” 

 Ibnu Mulla Farukh menggambarkan praktek talfīq sebagai:َ 

َب َ
 
َمَ عَ يَ ََنَ أ َ ََلَ ث َمَ ََل  َعَ بَ ََف  َََض 

 
َوَ ََة َارَ هَ الطتَََمَ ك َحَ أ َالصت َََة َل 

 
َََوَ أ

 
ب َمَ هَ دَ حَ أ َهَ ذَ مَ اَ َوَ ََامَ مَ إ َََب  بَ ف  َعَ َ َهَ ذَ مَ ب َََة َادَ ب َعَ ال َََض  ََب 

ََامَ مَ إ َ
 
َرَخَ أ

“Dengan gambaran bertindak dalam sebagian cara bersuci dan salat atau salah 
satunya menggunakan mażhab imam tertentu dan sisanya bertindak menggunakan 
mażhab imam lain” 

Menurut Doktor Nāṣir Abdullah Maymān definisi talfīq yang paling tepat adalah10 

َ
َ ََذَ خَ ال   َََف 

َََلَ وَ قَ ب َََةَ يتَهَ قَ فَ ال َََمَ ك َحَ ال  
 
َ كَ أ

َهَ ذَ مَ ََنَ مَ ََث  َ ََب  َََف 
 
َوَ ب َأ َ ةَ ق َرَ فَ ت َمَ ََاب 

 
َب َََوَ أ َََدَ احَ وَ ََاب 

 
َ ََوَ أ َََف 

 
ََمَ كَ ال  َََاءَ زَ جَ أ

 دَ احَ وَ ال َ

“Bertindak dalam konteks hukum fikih menggunakan lebih dari satu mażhab di 
banyak bab yang berbeda atau di satu bab atau di komponen-komponen satu 
hukum.” 

 
  Mudrik Alfarizi, Ijtihad, Taqlid dan Talfiq, 9 
10 Doktor Nasher Abdallah Mayman, at-Talfīq  Fi al-Ijtihad Wa at-Taqlid. (Maroko: Hidayah Al-Hidayah 2011) 
h. 12 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

104 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Kata “banyak bab yang berbeda” dicontohkan dalam beribadah mengikut mażhab 
Syafi’i, lalu dalam muamalah mengikuti mażhab Hanbali. Kata “satu bab” dicontohkan 
mengikut mażhab Syafi’i dalam faktor kewajiban mandi junub, lalu mandi menggunakan 
ketentuan dalam mażhab Hanbali Kata “bagian-bagian satu hukum” dicontohkan mengusap 
sebagian kepala ketika berwudlu mengikut mażhab Syafi’i, setelah berwudhu menyentuh 
perempuan yang bukan mahram mengikuti mażhab Ḥanafi. Dari beberapa pengertian yang 
berbeda-beda sebenarnya dapat ditarik kesimpulan bahwa pada intinya yang dimaksud 
talfīq adalah memadukan konsep antar mażhab dalam satu problem yang berimplikasi 
anggapan batal dari kedua mażhab. Para ulama sebelum kurun 11 Hijriyah biasa menyebut 

talfīq dengan tarkīb (التركيب), beberapa tidak mengenal istilah tersebut, namun langsung 

menyebut esensinya. 

Qaḍiyyah 

Qaḍiyyah (قضية) adalah serapan dari fi’il maḍi qaḍā )قضى). Menurut Murtaḍā az-Zabīdi11 

lafad qaḍiyyah (قضية) berarti hukum (الكم), bisa diartikan juga memberi keputusan 
hukum terhadap dua pihak yang berseteru. Bila merujuk pada pembahasan talfīq, maka 
yang dimaksud dengan qaḍiyyah adalah hukum (الكم), sebagaimana yang diartikan oleh 
Ahmad bin ‘Umar asy-Syaṭiri.12 Dalam kitab ensiklopedia fikih kontemporer, qaḍiyyah 
  :diinterpretasikan dengan (قضية)

َذَ  ََات 
 
َيتَئَ زَ جَ وَ َنَ كَ رَ أ  ات 

“Satu pekerjaan yang bermuatan banyak parsial dan komponen-komponennya” 

Pembahasan terkait qaḍiyyah ini banyak dijumpai dalam diskursus talfīq mażhab 
Syafi’i. Pada mażhab lain mungkin jarang terdapat redaksi qaḍiyyah (قضية), namun banyak 
yang secara empiris memang berada dalam satu qaḍiyyah, hal ini bisa dideteksi dari 
contoh-contoh yang mereka tampilkan. 

Taqlīd 
Allah Swt. tidak pernah memerintahkan umat Muhammad untuk secara spesifik 
mengikuti mażhab tertentu, baik Imam Abū Ḥanīfah, Imam Mālik, Imam Syafi’i atau Imam 
Ahmad. Namun Allah Swt. memerintahkan agar mengikuti ajaran yang dibawa oleh Nabi 
Muhammad saw. Dalam Al-Qur’an Tuhan berfirman  

(َ ل ين  ر س  َاتتب ع واَال م  م  َي اَق و  ونَ 20قال  ت د  ه  َم  م  و ه  راَ  ج 
 
َأ م  ئ ل ك  َلَي س  ن   (َاتتب ع واَم 

 
11 Sayyid Murtada az-Zabidi, Qomus Taj al-Arus, vol 15. (Beirut: DK Ilmiyah 2012) h. 197 
12 Habib Ahmad Asy-Syatiri, Syarh Bughyat al-Mustarsyidin vol 1. (Egypt: Dar al-Minhaj 2018) h. 69 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

105 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

“Dia berkata wahai kaumku ikutilah para utusan Tuhan. Ikutilah orang yang tidak 
meminta upah kepada kalian sedangkan mereka adalah orang-orang yang diberi petunjuk” 

 Pada era sahabat, ajaran Islam dengan mudah bisa didapatkan melalui Nabi 
Muhammad. Selaku utusan Tuhan, beliau dapat bertatap muka langsung dengan umat 
Islam pada masanya tanpa ada halangan. Kemusykilan seputar hukum bisa dirujuk 
langsung kepada beliau tanpa perantara.13 

Namun di zaman sekarang, 14 abad setelah kewafatan baginda Nabi, untuk 
mengetahui dengan jelas ajaran Islam yang disampaikan beliau perlu adanya taqlīd mażhab. 
Taqlīd merupakan satu-satunya solusi untuk memenuhi perintah Allah yang disitir di atas. 
Dalam kaidah fikih disebutkan:  

َمَ  َاجَ وَ ال ََمَ تَ َي َاَل  َإ ََب  َاجَ وَ وَ هَ فَ َهَ َب َلت َب 

“Perkara yang bersifat menyempurnakan hal-hal wajib, maka hukumnya juga wajib” 

Taqlīd mażhab merupakan hal yang bersifat menyempurnakan perintah Allah yakni 
mengikuti rasul-Nya. Oleh karena hal ini harus dilakukan, maka taqlīd mażhab sebagai 
penyempurna juga harus dipenuhi. 

Taj ad-Din as-Subuki dalam matan Jam’ al-Jawami’ mendefinisikan taqlid yaitu14 

ََدَ ي َلَ قَ التَ
 
َ غَ ََنَ مَ َلَ وَ قَ ال َََذَ خَ أ َرَ عَ مَ َيّ 

َهَ لَ ل  َدَ َةَ ف 

“Taklid adalah meyakini suatu pendapat tanpa mengerti dalilnya” 

Adapun tata cara taqlid tidak perlu melafalkan namun cukup membayangkan dalam 
hati bahwa apa yang sedang dikerjakannya telah sesuai dengan satu mażhab tertentu 
sebagaimana keterangan yang disampaikan Faiṣal Abdullah.15 

Namun belakangan ini banyak oknum yang menyebut diri mereka dengan gerakan 
neo-taqlid yang menyebarkan propaganda “mari berijtihad”, sebagai langkah menolak 
pengaruh mażhab ulama salaf. Salah satu dalih yang mereka gunakan adalah membid’ahkan 

 
13 M. Nizar, Dkk, “Talfīq  dan Mazhab (Menelaah Dinamika Talfīq  Mazhab Dalam Kajian Ushul Fiqih”, 
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 2, No. 1 (2024): 2 
14 Ali bin Abdu al-Kafi Taju ad-Din as-Subuki, Matnu Jam’u al-Jawami’. (Beirut: DK Ilmiyah, 2014) h. 76 
    Muhammad  Istiqamah  et  al.,  “Konsep  Al-Talfiq  Dan  Hukumnya Dalam Satu Ibadah Menurut 
Perspektif Empat Mazhab,”  Bustanul   Fuqaha:   Jurnal   Bidang Hukum   Islam 4, no. 1 (2023): 134– 51 
     Alfan Ulya, “Taqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Ushul Fiqh”, Ummul Qura: Jurnal Institut Pesantren 
Sunan Drajat (2024), Vol.19 No. 02: 79-85 
15 Faishal Abdullah, at-Tabyin Fi Ma Yu’tamadu Min Kalami al-Muta’akhirin. (Kuwait: al-Mansyurat, 2011) h. 
22 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

106 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

mażhab para ulama, menganggapnya sesat dan tidak sesuai dengan ajaran Rasulullah. 
Mereka beranggapan bahwa manusia punya kapasitas yang sama untuk melakukan 
penggalian hukum secara langsung dari Al-Qur’an dan hadis Nabi.16 Ulama pakar filsafat 
sekaliber Imam Ghazali pun enggan menyebut dirinya mujtahid dan lebih memilih 
mengambil mażhab Syafi’i sebagai pedoman beragamanya. Mayoritas ulama telah 
menyatakan hilangnya kemampuan ijtihad manusia di zaman sekarang17. Maka dapat 
disimpulkan satu satunya cara mengetahui ajaran yang dibawa baginda Nabi adalah taqlid 
mażhab tidak ada yang lain. Tentu saja ini sejalan dengan perintah Allah Swt. dalam surahََ
an-Nahl ayat 43. 

Berdasarkan kemampuan berpikir, manusia dibagi menjadi tiga tingkatan18: Pertama, 
mujtahid atau orang yang mampu menggali hukum secara independen. Bilamana 
seseorang telah sampai pada tingkatan pertama, maka kewajibannya adalah berijtihad, 
artinya berusaha menggali hukum secara langsung dari diksi Al-Qur’an dan hadis Nabi. 
Haram baginya untuk mengikuti pendapat orang lain kecuali dalam kondisi yang sangat 
mendesak dan tidak memungkinkan. Kondisi semacam ini dianalogikan dengan seseorang 
yang hendak mencari arah kiblat sedangkan waktu salat yang tersisa tidak mencukupi, 
kondisi seperti ini melegalkan dia agar mengikuti hasil pengamatan arah kiblat yang 
dilakukan orang lain meski dia sendiri bisa melakukannya. 

 Tingkatan kedua, ahl at-tarjih atau orang yang punya kemampuan menimbang dalil 
yang menguasai teori dan hukum fikih, punya kemampuan menimbang kualitas dalil, 
namun masih belum mencapai taraf ijtihad. Kategori ini diposisikan berada di antara 
mujtahid dan muqallid. Satu sisi dia awam sebab tetap ada kewajiban taklid, namun disisi 
lain dia mampu berupaya menimbang dalil-dalil pendapat, untuk kemudian dianggap kuat 
dan diikuti olehnya layaknya mujtahid. 

 Ketiga, muqallid, yaitu orang yang tidak memiliki dua kemampuan menjadi 
mujtahid  

dan ahl at-tarjih . Apabila seseorang sama sekali tidak berkemampuan mujtahid dan ahl at-
tarjih, maka dia dinamakan muqallid murni. Tugasnya hanya satu, memilih salah satu 
ulama untuk diikuti sebagai pedoman beragama. Hal ini didasari firman Allah Swt.: 

 
16 Fahad bin Abdullah al-Khuzami, al-Iqlid fi fatawa Tamadzhub wa al-Ijtihad wa at-Taqlid. (Yaman: Maktabah 
Ba Saudan 2015) h. 7 
17 Sebetulnya banyak kontradiksi perihal ini, tak sedikit pula ulama yang yakin bahwa mujtahid akan 
senantiasa ada sampai hari kiamat, beberapa hadis disitir untuk menguatkan pendapat mereka. Namun 
terlepas dari semua itu semua ulama sepakat bahwa Mażhab ulama salaf tidak boleh disalahkan apalagi 
diklaim bid’ah madzmumah. 
18 Fahad bin Abdullah al-Khuzami, al-Iqlid fi fatawa Tamadzhub wa al-Ijtihad wa at-Taqlid, (Yaman: Maktabah 
Ba Saudan 2015) h. 12 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

107 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

ونَ  َت ع ل م  َل  ن ت م  َك  َإ ن  ر 
ك  َالذ  ل  ه 

 
ل واَأ

 
أ َف اس  م  َإ ل  ه  َن وحِ  ال  َر ج  َإ لت ب ل ك  َق  ن  ل ن اَم  ر س 

 
اَأ م    (﴾43َ)ََ﴿و 

“Dan kami tidak mengutus sebelum engkau (Muhammad) kecuali para lelaki yang kami 
beri wahyu. Maka bertanyalah pada orang yang mengerti jika kalian semua tidak tahu” 
(QS an-Nahl: 43) 

 Mujtahid adalah sosok yang layak disebut sebagai orang yang berilmu, dan para 
mujtahid tergolong ahl aż-żikri yang disinggung dalam ayat di atas. Sedangkan muqallid 
(penganut mazhab) secara hakekat bukan golongan dari ahl aż-żikri. Muqallid terbebani 
kewajiban bertanya perihal hukum agama yang tidak diketahui. Jika dia memaksa 
seenaknya sendiri berijtihad, maka ancamannya adalah dosa besar. Ini tercermin dalam 
firman Allah Swt.: 

إ نتَ َ ب  ذ  ال ك  َ اللَّت  َ عَ   تر  واَ ل  ف  ام َ ر  ح  اَ ذ  و ه  َ ل  ل  ح  اَ ذ  ه  َ ب  ذ  ال ك  َ م  ن ت ك  ل س 
 
أ َ ف  ت ص  اَ ل م  ول واَ ت ق  َ ل  ََو  ين  الذت  َ

(َ ون  ل ح  ف  َي  َل  ب  ذ  َال ك  َاللَّت  َعَ   تر  ون  ف    (َ﴾116ي 

“Dan jangan kalian ucapkan karena mulut kalian pembohong, ini halal dan ini haram, 
agar kalian membuat-buat kebohongan pada Allah, sungguh orang-orang yang membuat 
kebohongan pada Allah tidak akan beruntung” (QS an-Nahl:116) 

 Dalam bertaklid atau menganut mażhab terdapat beberapa aturan yang perlu 
diperhatikan, salah satunya adalah kredibilitas muqallad (orang yang dianut). Seorang 
muqallad harus memiliki pribadi yang terpercaya dan keilmuan yang masyhur tidak perlu 
diragukan lagi. Dalam tanda kutip muqallad harus memiliki kapasitas menjadi mujtahid 
berikut syarat dan ketentuannya, tugas orang yang bertaklid hanya memastikan 
muqalladnya adalah pribadi yang terverifikasi kredibilitasnya. 

 Salah satu cara untuk memastikannya adalah menilik historis, di mana telah 
masyhur disebutkan sosok tersebut merupakan mujtahid terpercaya. Dalam konteks ini 
empat mażhab besar dan beberapa mujtahid di eranya telah dipastikan kredibel, legal untuk 
diikuti tanpa perlu mengkaji ulang siapa yang paling pandai di antara mereka. Mengapa 
demikian? Sebab perilaku kaum muslim sejak zaman sahabat dan tabi’in seolah berkata 
seperti itu. Di zaman tersebut semua orang akan bertanya kepada siapapun ulama yang 
dianggap ahli di masanya, tanpa ada yang memilah mana yang dianggap lebih ahli dan 
mana yang dianggap kurang. Tidak pernah ada sejarahnya sahabat Abu Bakar atau sahabat 
Umar misalkan, dikultuskan sebagai mufti satu-satunya, dan semua masyarakat dilarang 
meminta fatwa pada selainnya. Kultur kehidupan beragama pada masa itu semakin lama 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

108 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

membentuk konsensus alamiah bahwa meminta fatwa tidak melulu kapada yang paling 
ahli sebagaimana keterangan yang disinggung al-Ghazali dalam al-Mustaṣfā.19 

 Selain perihal kredibilitas muqallad, terdapat beberapa syarat lagi dalam bertaqlid 
guna menunjang keabsahan ibadah dan mu’amalah muqallid. Berikut uraian sekaligus 
kontradiksi ulama di dalamnya: 

1. Pendapat yang diikuti memiliki tendensi dalil yang kuat 

Dalam konteks ini yang menjadi fokus utama bukan siapa yang berpendapat, 
melainkan kualitas pendapat itu sendiri. Meskipun mazhabnya telah terjamin kredibel, 
tapi jika pendapatnya lemah secara riwayat atau tendensi, maka bertaklid kepadanya tidak 
diperbolehkan. 

Untuk mengetahui kualitas kekuatan dalil, ulama memberikan rumus sederhana, 
yaitu jika suatu pendapat terbukti secara jelas menyalahi diksi Al-Qur’an, hadis Nabi, 
konsensus ulama atau qiyas yang jelad, dapat dipastikan lemah secara kualitas dalil. Namun 
jika dirasa standar ini sulit diaplikasikan oleh orang awam, kelemahan pendapat tersebut 
dapat diketahui melalui informasi dari hasil kajian ulama. Sebagai contoh pendapat Imam 
Atha’ yang melegalkan peminjaman budak untuk disetubuhi, pendapat Imam A’masy yang 
membatasi awal puasa dari terbitnya matahari, pendapat Ibnu Abbas yang melegalkan 
kawin kontrak, dan masih banyak lagi. Semua contoh-contoh di atas tidak boleh dianut 
oleh para muqallid. Alasannya bukan karena ulama yang berpendapatnya siapa, tapi karena 
kualitas dalil yang dipakai sangat lemah. 

2. Mażhab yang diikuti harus mażhab yang paling kuat menurut muqallid 

Berdasarkan versi mayoritas ulama, ketentuan ini bukan termasuk syarat taklid dan 
tidak perlu dilakukan, sebagaimana yang telah diuraikan di atas. 

3. Mujtahid yang diikuti masih hidup 

Ini adalah satu syarat yang paling kontroversial dan menuai banyak kritik serta 
sanggahan. Syarat yang dipelopori oleh ar-Rāzi ini menyatakan bahwa pendapat mujtahid 
yang sudah meninggal tidak lagi memiliki eksistensi dalam hitungan konsensus ulama, 
pendapat mujtahid yang sudah meninggal tidak lagi menjadi acuan dalam mengesahkan 
konsensus ulama. Ini membuktikan bahwa pendapat yang dirintis akan habis masanya 
dengan meninggalnya sang perintis. Mayoritas ulama menentang pernyataan sepihak dari 
ar-Rāzi di atas, sebab jika memang harus direalisasikan akan sangat kesulitan mencari 
mujtahid disetiap masa, dan hal ini akan menimbulkan keresahan masyarakat awam dan 

 
19 Hujjah al-Islam al-Ghazali, al-Mustashfa, vol. 1. (Lebanon: Dar ed-Dhiya, 2011) h.373 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

109 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

terjadi banyak kekosongan mażhab. Padahal sejak dulu, ribuan ulama berusaha 
mengembangkan mażhab imamnya dengan pola berijtihadnya masing-masing, dari masa 
ke masa mażhab akan terus berkembang menyesuaikan problem-problem baru. Kenyataan 
ini membuktikan bahwa meskipun perintis mażhab sudah meninggal, tapi keberadaan 
mażhab-nya akan senantiasa berlaku. Dalam salah satu perkataan Imam Syafi’i disebutkan: 

َاهَ ذَ مَ ال َ ََب  َوَ مَ َتَ ل  َوَ مَ ب ََت  ََت 
 
َاَوَ هَ اب َب َرَ أ ََانَ دَ قَ فَ ب ََدَ قتَفَ ت ََتَ ل 

 
َاهَ اب َحَ ص َأ

“Mażhab-mażhab tidak akan mati seiring matinya perintis, dan tidak akan hilang 
seiring hilangnya pemilik” 

Hal-hal semacam inilah yang kemudian mendasari dihapusnya syarat ketiga ini.20. 

4. Tidak bermazhab selain mażhab empat 

Para ulama memberi catatan bahwa mazhab selain mazhab empat tidak boleh diikuti, 
bukan karena perintisnya punya kapasitas ilmu yang rendah, melainkan karena eksistensi 
mazhabnya yang telah surut terkikis masa, bahkan pada akhir abad ke 5 Hijriyah hanya 
empat mazhab ini saja yang tersisa. Faktor tergerusnya mazhab ditengarai karena 
kurangnya peminat dan murid-murid yang berkompeten merawat, mengembangkan, 
menyebarluaskan mazhab imamnya. Namun syarat ini rupanya juga kontroversial, 
menurut sebagian ulama tidak masalah mengikuti selain mazhab empat, selama informasi 
periwayatannya terjamin kredibel. 

Legalitas transisi mażhab 
Bagi seorang muqallid yang telah mengikat diri pada satu mażhab tertentu bolehkah 
baginya berpindah mażhab? Dalam menyikapi kasus ini, pandapat ulama terbagi menjadi 
dua: pendapat pertama melarang siapapun yang telah terikat satu mażhab berpindah 
menuju mażhab lain, sebab orang yang telah memilih satu ulama untuk dijadikan pedoman 
dalam ibadah dan muamalahnya dia akan terikat harus konsisten sesuai keyakinan awal. 
Orang yang sudah membuat keputusan untuk mengikut satu mujtahid tentu yakin bahwa 
apa yang diikutinya adalah yang terbaik menurutnya, keputusan semacam ini harus 
ditepati di kemudian hari.21 Banyak ulama khawatir jika berpindah-pindah mażhab 
diperbolehkan akan membuka kesempatan pada para pemburu dispensasi syariat 
melakukan apapun sesuka hati mereka.  

 
20 Jalal al-Mahalli, Syarh Badru at-Thali’ vol. 2. (Beirut: DK Ilmiyah 2019) h. 387 
21 Mudrik Alfarizi, Ijtihad, Taqlid dan Talfiq, 9 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

110 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Pendapat kedua memperbolehkan seorang muqallid yang telah mengikat diri pada 
satu mazhab untuk berganti mazhab. Pendapatb ini mendasari bahwa apa yang telah 
disanggupi muqallid untuk diikuti tidak bisa mengikat dirinya terus-menerus, sebab 
ratusan mufti di era sahabat maupun tabi’in tidak satupun yang memaksa muqallid agar 
senantiasa beribadah sesuai mazhabnya, apalagi melarang mereka meminta fatwa kepada 
ulama selain mufti tersebut. Fenomena seperti ini menjadi bukti kuat legalitas berpindah 
mazhab bagi para muqallid bahkan sejak era kuno. Satu pertimbangan lain adalah paksaan 
untuk mengikat diri dalam mazhab tertentu akan memberatkan orang awam, menekan 
mereka agar konsisten dengan satu mazhab sekaligus segala konsekuensinya justru terlihat 
jelas bertentangan dengan prinsip Islam sebagai agama penuh kasih sayang. Dalam sebuah 
hadis yang diriwayatkan sahabat Ibnu Abbas ra. Rasulullah saw. bersabda: 

َمَ هَ مَ 
 
أ َت َكَ ََنَ مَ ََمَ ت َي َت َوَ اَ َمَ عَ ال َف َََاللَ ََاب  َََهَ ب َََل  عَ ل  َََرَ ذَ َ

 
َ ََدَ حَ ل  ف َهَ كَ رَ ت َََف  َ ََنَ كَ ي َََمَ ل َََنَ إ َ،َ َت َكَ ََف  َ مَ ََةَ نتَسَ ف َََاللَ ََاب  ََنّ 

َمَ  فَ ةَ يتَاض  َ مَ ََةَ نتَسَ ََنَ كَ ت َََمَ ل َََنَ إ َ،َ ق َمَ فَ ََنّ  َاَ َََال 
 
َ حَ ص َأ إ َاب  َََنتَ،َ

 
َ حَ ص َأ َ مَ ب َََاب 

َ ََمَ وَ جَ ال َََةَ ل َن  َف َََاءَ مَ الستَََف 
 
َهَ يَ أ

 
أ َمَ تَ ذَ خَ اَ

َتَ اخَ وَ َمَ ت َيَ دَ ت َاهَ  َل  ََف 
 
َ حَ ص َأ َ رَ َمَ كَ ل َََاب  َةَ ح 

“Kapanpun aku mendatangi kalian dengan membawa Al-Qur’an maka amalkanlah, tidak 
ada alasan apapun, bagi siapapun untuk menolak. Jika dalam Al-Qur’an tidak ditemukan 
(apa yang kalian cari) maka ambillah sunahku yang telah lampau, jika dalam sunahku 
tidak ditemukan, maka ambillah perkataan sahabatku, sungguh para sahabatku bagaikan 
bintang-gemintang di langit. Manapun yang kalian ambil kalian akan mendapatkan 
petunjuk. Perselisihan para sahabatku adalah rahmat bagi kalian” (HR. Baihaqi) 

Jalal ad-Din as-Suyuti berkata: “dalam hadis ini terdapat beberapa poin penting, di 
antaranya, jauh-jauh hari Nabi telah memberi peringatan akan adanya perbedaan pendapat 
umatnya perihal masalah-masalah fikih. Ini merupakan suatu mukjizat yang luar biasa, 
bahkan beliau juga meridhai, juga memuji hal itu dengan menganggapnya sebagai bentuk 
rahmat dan pilihan bagi umatnya yang hendak menganut pendapat. Dari hadis di atas 
dapat dipahami pula bahwa semua mujtahid selalu berdiri di atas kebenaran, tidak ada 
yang salah dan tidak ada yang patut untuk dicela”.22 

Dalam kitab-kitab sejarah disebutkan pada zaman kepemimpinan khalifah Harun ar-
Rasyid bahwa, kitab al-Muwaṭṭa’ milik Imam Mālik menjadi kitab nomor satu dalam Ilmu 
Hadis. Kitab itu telah masyhur di seantero kekuasaan dinasti Abbasiyah. Bahkan karena 
hebatnya kitab itu, Khalifah Harun berkata: “Wahai Abu Abdillah, aku ingin 

 
22 As-Suyuti, Jazil al-Mawahib. (Yaman, Dar al-Ilm 2015) h. 64 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

111 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

menggantungkan kitabmu di atas ka’bah agar semua umat dapat mengambil manfaat dari 
ilmumu”. Imam Mālik menjawab: “Wahai Khalifah, perbedaaan pendapat umat Nabi 
adalah rahmat dari Allah, biarkan semua orang mengikuti apa yang menurutnya benar, 
semua ulama berdiri di atas petunjuk Tuhan, semua atas kehendak-Nya”. 

Dari beberapa alasan yang ditampilkan di atas, ulama banyak yang mendukung dan 
menguatkan pendapat kedua. Jika melihat kondisi masyarakat di era modern ini, paksaan 
mengikat diri dalam satu mazhab akan membuat banyak ibadah masyarakat awam batal, 
sehingga ini sangat tidak relevan untuk diaplikasikan. Sebaliknya dengan memberi mereka 
kebebasan bermazhab, maka corak as-samḥaḥ atau kemurahan dalam Islam akan semakin 
tampak, tentu dengan beberapa batasan agar tidak semena-mena. Makna inilah yang 
berusaha disampaikan oleh Nabi Muhammad saw. dalam sabdanya: 

َ ث ت  ةَ ب ع  م ح  َالست يتة   ن يف 
َب ال 

“Aku diutus dengan membawa agama yang condong (terhadap kebenaran) sekaligus 
kemurahan” (HR. Ahmad). 

Talfīq 
Setelah legalitas transisi mazhab dapat disimpulkan menurut pendapat yang kuat dan 
melalui syarat-syarat taklid sebagaimana terurai, maka tahapan berikutnya agar transisi 
mazhab dianggap sempurna adalah dengan memenuhi beberapa aturan fase kedua yang 
bersifat predikatif epistemologis. Dalam konteks ini para ulama menyebutkan tiga 
ketentuan: 

1) Konsistensi bermazhab 

Seseorang yang hendak berpindah mazhab harus konsisten, tidak boleh dikemudian hari 
menarik kembali perilakunya yang sudah sejalan dengan pendapat mujtahid tertentu. 
Beberapa klaim dari pakar ushul menyatakan bahwa syarat ini disepakati semua ulama, 
namun pernyataan mentah ini masih banyak dikritik ulama setelah mereka, yang itu 

semua bermuara pada tema ‘legalitas taqlīd neo-predikatif’ (القليدَبعدَالعمل). 

2) Motivasi berpindah mazhab bukan karena memburu dispensasi 

Penyebab utama seseorang berpindah mazhab adalah mencari keringanan, namun tidak 
semerta-merta alasan ini dibenarkan.  Ulama memberi batas, bila berpindah mazhab tapi 
tidak mau menerima resikonya, melainkan hanya mengambil sisi ringan dari masing-
masing mazhab, maka perilaku tercela ini disebut tatabu’ ar-rukhas atau memburu 
dispensasi. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

112 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

3) Tidak mencampur dua pendapat yang melahirkan esensi baru di luar mazhab yang 
diakui   

Dalam melakukan transisi mazhab tidak boleh melalui cara mencampur dua pendapat yang 
melahirkan esensi baru, serta tidak ada pendapat ulama satupun yang membenarkan esensi 
tersebut.  

Relasi antara aturan kedua dan ketiga punya nuansa holistikal dan atomistikal ( عمومََ
 Tatabu’ ar-rukhas merupakan motif pelaku, sedangkan talfīq merupakan teknis .(وخصوص

dan regulasi. Seseorang yang berpindah mazhab dengan motif tatabu’ ar-rukhas belum 
tentu dalam teknisnya terjerat talfīq. Demikian juga sebaliknya, seseorang ketika 
berpindah mazhab dengan mencampur dua pendapat belum tentu pula motifnya adalah 
tatabu’ ar-rukhas, boleh jadi karena kondisi mendesak yang tidak memungkinkan.23 

Talfīq menurut mazhab Syafi’i 

Problem talfīq dalam mazhab Syafi’i telah banyak dibahas ulama mutaakhirīn, utamanya 
para nuẓẓār at-tarjīḥ dan ḥamalatu al-fiqh. Jika ditelusuri lebih lanjut, ada beberapa 
keterangan yang memberi informasi bahwa problem ini sudah disinggung secara implisit 
oleh beberapa aṣḥābul wujūh seperti Qāḍi Ḥusain, Abu al-Ma’ali al-Juwaini atau Imam 
Harāmain, dan Ilkiya al-Harrasi. 

Ibnu Daqīq al-‘īd ketika membahas syarat transisi mazhab berkata: 

َ
 
ََنَ أ ََعَ مَ ت ََت  َل  َ َعَ قَ يَ َةَ رَ وَ ص 

َ ال  ََاعَ ج  َطَ َبَ عَ   24َاَهَ ن َل 

“Tidak boleh berakibat terjadinya gambaran yang status kebatal bentuk tersebut 
disepakati” 

Dalam kitab at-Tamhīd, al-Isnawi mengutip konsep yang senada dari Syihab ad-Din 
al-Qarafi al-Māliki: 

َ شَ ي َ َتر  َ َط  َهَ ذَ مَ َدَ ي َلَ قَ تَ ََازَ وَ جَ َف  َ غَ ال ََب  ََيّ 
 
ََنَ أ َ َعا َق َوَ مَ َنَ وَ كَ َي َل  ََف 

 
ََعَ مَ ت َي  ََرَ مَ أ َ طَ بَ َإ َعَ   ََهَ امَ مَ إ ََال 

َ التََهَ امَ مَ إ َوَ َل َوتَال   25َان 

“Dalam legalitas taklid mazhab lain disyaratkan tidak berada dalam kondisi diََmana 
mazhab pertama dan kedua sepakat mengatakan batal” 

 Syarat ini yang kemudian dikembangkan oleh al-Isnawiََ َ dan menelurkan kasus 
bilamana terdapat pernikahan tanpa dihadiri wali dan saksi, lalu kedua mempelai 

 
23 Doktor Ghazi al-Utaybi, at-Talfīq Baina Madzahib al-Fiqhiyyah. (Makkah: Jamia Umm al-Quro. 2019) h.18 
24 Qudais al-Yafi’i, at-Tamazhub, (Shana’a: Markaz al-Khairat 2018) h. 183 
25 Jamal ad-Din al-Isnawi, at-Tamhid, vol. 2. (Beirut: DK Ilmiyah 2022) h. 56 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

113 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

berhubungan, maka badan keduanya berhak mendapat hadd. Pernikahan yang dilakukan 
tanpa wali disahkan oleh Imam Abū Ḥanifah, sebab menurutnya perempuan punya hak 
pernikahan otoritatif seperti halnya laki-laki, asalkan terdapat saksi nikah. Di sisi lain 
Imam Mālik mengesahkan pernikahan tanpa saksi nikah, namun harus tetap ada wali dari 
pihak wanita. Kasus di atas tidak bisa diikuti sebab bermuatan talfīq, kalaupun tetap 
dilanggar bisa dijerat dengan pasal zina. Redaksi-redaksi seperti ini yang kemudian 
dikembangkan dan disusun secara sistematis oleh ulama di masa setelahnya, seperti Ibnu 
Ḥajar Ibnu al-Jamāl, al-Khulaiji, as-Sayyid as-Samhūdi, Qudais al-Yafi’i dan lain lain. 

Secara garis besar ulama mazhab Syafi’i melarang tindakan taklid yang membuahkan 
talfīq. Ketentuan ini disepakati secara universal, namun lebih detailnya talfīq seperti apa 
yang dilarang? atau mungkin larangan itu benar-benar global? Merespon pertanyaan ini 
ada dua pendapat. Pertama, menurut Ibnu Ḥajar segala macam bentuk talfīq dilarang secara 
mutlak, tidak ada perincian dan pemilahan. Kedua, menurut Ibnu Ziyad, talfīq yang 
dilarang adalah talfīq yang berputar dalam satu qaḍiyah saja. Bilamana terjadi fenomena 
talfīq dalam dua qaḍiyah yang berbeda maka tidak perlu dipermasalahkan menurut versi 
kedua ini.26 

 Dua teori di atas akan kentara perbedaannya dalam merumuskan hukum, seperti 
dalam kasus seorang pria berwudhu sesuai dengan mazhab Syafi’i dia hanya mengusap satu 
rambut kepala. Ketika salat dia beralih ke mazhab Ḥanafi dan menghadap tidak lurus ke 
arah kiblat, melenceng beberapa derajat dari arah utama. Jika teori Ibnu Ḥajar 
diimplementasikan, maka hukum salat seperti ini batal, dalam mazhab Syafi’i faktor 
batalnya adalah kesalahan dalam arah salat yang seharusnya. Jika berbicara mazhab Ḥanafi, 
faktor batalnya adalah usapan kepala yang hanya satu rambut tidak bisa mewakili 
kewajiban, sebab standar minimal usapan adalah seperempat besar kepala. 

Namun jika teori Ibnu Ziyad yang diterapkan dalam kasus ini, maka hukum salatnya 
adalah sah. Sebab meskipun diakui acuan dalam dua mazhab di atas, tetapi dianggap gagal 
semuanya, sehingga permasalahan tersebut terjadi dalam dua qadliyah yang berbeda, yakni 
qaḍiyah keabsahan wudhu dan keabsahan salat. Kontradiksi domestik tersebut hanya 
berputar pada teknis talfīq, bukan keberadaan talfīq itu sendiri.  

Perlu dicatat adanya keterangan yang cukup problematis dalam kitab al-Khulaijī yang 
menyatakan bahwa “dalam setiap mazhab terdapat pendapat yang membolehkan talfīq.”27 
Klaim ini berimplikasi bahwa dalam mazhab Syafi‘i pun semestinya terdapat pandangan 
serupa. Namun, berdasarkan penelusuran yang dilakukan terhadap literatur internal 

 
26 Zain ad-Din al-Malibari, Fath al-Mu’in. (Kediri: Maktabah as-Salam 2018) h. 206 
27 al-Khulaiji, al-Wasmu Fi al-Wasymi h. 55 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

114 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

mazhab Syafi‘i, hingga kini belum ditemukan rujukan yang jelas mengenai tokoh atau 
otoritas yang secara eksplisit mengemukakan dan melegitimasi gagasan tersebut. Oleh 
karena itu, pernyataan dalam al-Khulaijī tampak bersifat generalisasi yang belum didukung 
oleh bukti tekstual yang memadai, khususnya dalam konteks mazhab Syafi‘i. 

Talfīq menurut mazhab Ḥanafi 

Berdasarkan observasi dari ulama kontemporer, mayoritas ulama dalam mazhab Ḥanafi 
menolak praktik talfīq secara mutlak,28 utamanya karena talfīq berpotensi kuat 
menimbulkan tatabu’ ar-Rukhas (memburu dispensasi) yang banyak dikecam pembesar 
mazhab Ḥanafi. Namun pada kurun akhir, kalangan pro talfīq mulai bermunculan, karya 
demi karya mulai terbit dan dipublis secara masif. Di antaranya adalah at-Ṭarsūsi, Abu 
Sa’ūd al-‘Imādi, Ibnu Nujaim, Maulānā Amīr Bādsyāh, Munīb Afandi, Mullā Farukh dan 
Abdurrahmān al-Bahrāwi. Banyak argumen ditampilkan mulai dari dalil konsensus pasif 
(ijma’ sukuti) dan kutipan dari ulama-ulama era dahulu. Berikut uraian secara ringkas: 

1. Keterangan yang disampaikan oleh Ṣadr asy-Syari’ah 
Jika seorang laki-laki melakukan pengobatan bekam, lalu bersentuhan kulit dengan 

wanita maka semua ulama sepakat salatnya tidak sah, sebab bila merujuk mazhab Ḥanafi 
dia telah melakukan bekam. Sedangkan bila merujuk ke mazhab Syafi’i, penyebabnya 
karena dia telah menyentuh wanita.29 Kendati demikian, tidak sebaiknya salat seseorang 
tersebut dihukumi batal, karena Abū Ḥanīfah dan Syafi’i sama-sama berpotensi salah 
dalam ijtihadnya, dua problem di atas adalah dua hal yang tidak korelatif, bisa saja hasil 
ijtihad berbuah benar dalam satu kasus dan salah dalam kasus lain atau sebaliknya. 

2. Keterangan yang disampaikan oleh Ibnu Nujaim 
Maulana Qādhikhān berkata: menjual pertukaran tanah wakafan dengan harga 

teramat rendah tidak diperbolehkan menurut Abū Yūsuf dan Hilāl, sebab status pengurus 
wakaf sama halnya dengan orang yang mewakafkan, yang tidak boleh menjual-tukarnya 
dengan harga teramat rendah. Andaikan Abū Ḥanīfah meloloskan menjual pertukaran 
harta wakaf pastinya beliau akan meloloskan pula penjualan dengan harga teramat rendah, 
sebab seorang wakil transaksi boleh menjual dengan harga rendah. Menurut Ibnu Nujaim, 
untuk keabsahan jual-tukar benda wakaf bisa mengikuti Abū Yūsuf sedangkan untuk 
keabsahan penjualan dengan harga rendah bisa mengikuti Abū Ḥanifah. Kesimpulan ini 
ditopang dasar legalitas mencampur hukum dari dua pendapat. 

 
28 Doktor Wahbah az-Zuhayli, al-Fiqhu al-Islami wa Adillatuhu vol. 16 (Egypt: an-Nur 2019) h. 167 
29 M. Nizar, Dkk, “Talfiq dan Mazhab (Menelaah Dinamika Talfiq Mazhab Dalam Kajian Ushul Fiqih”, 
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 2, No. 1 (2024): 2 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

115 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

3. Keterangan yang disampaikan oleh Ibnu Mulla Farukh 
Ketika Imam Abū Yūsuf menjadi imam shalat Jum’at, seusai salat ada yang memberi 

tahu terdapat bangkai tikus di wadah air tempat beliau mandi, Abū Yūsuf berkata: 
“baiklah, aku mengikuti pendapat Imam Mālik bahwa bila air telah mencapai dua qullah, 
tidak bisa terkena najis”. Padahal, semua teknis ibadah yang dilakukan Abū Yūsuf sejalan 
dengan mazhab Ḥanafi. 

Masing masing dari contoh di atas mengandung formulasi talfīq, yang kemudian 
menjadi dasar legalitas talfīq versi beberapa ulama Ḥanafiyah. Sebagaimana ciri khas 
mereka, banyak menyimpulkan ushul dan kaidah fikih dari contoh parsial fikih.  

 Satu logika menarik sebagai bentuk pembelaan oleh kalangan minoritas 
disampaikan oleh Amir Bādsyah bahwa, “konsep talfīq akan dianggap batal menurut kedua 
belah mazhab”. Ini merupakan pernyataan keliru, semisal Imam Mālik ditanya bagaimana 
status nikah pengikut mazhab Syafi’i yang tidak menyebutkan jumlah mahar dalam akad, 
Imam Mālik tidak mengatakan nikahnya batal. Begitupula Imam Syafi’I, tidak pernah 
menganggap batal suatu pernikahan pengikut mazhab Mālik yang dilakukan tanpa dihadiri 
saksi. Ada sanggahan begini, anggapan tidak batal dari kedua imam itu kalau memang dia 
melakukan sekaligus menjaga semua syaratnya, bukan ketika sebagian syarat diabaikan. 
Ungkapan seperti ini dijawab dengan argumen bahwa, perbedaan dua gambaran di atas 
tidak ada pengaruhnya, dalam gambaran pertama dia melakukan sebagian syarat, dalam 
gambaran kedua dia memenuhi semua syarat. Bukankah melakukan sebagian syarat lebih 
baik dari melakukan semuanya, sebab jika mujtahid A menganggap sah apa yang dia 
lakukan dengan memenuhi semua syarat mujtahid B, maka mujtahid A akan lebih 
menganggap sah jika syarat-syarat mujtahid B hanya dilakukan sebagian. Logikanya, jika 
jauhnya perbedaan dengan pendapatnya saja dihukuminya sah, apalagi jika perbedaan 
tersebut tidak begitu jauh. Selama ini belum ditemukan dalil yang mengharuskan 
terpenuhinya semua syarat mazhab lain jika ingin berpindah kesana.30 

Salah satu dari ulama yang diambil pendapatnya tidak lain adalah Kamal ad-Din Ibnu 
al-Himām. Dari sekian argumen kalangan pro yang ditampilkan, yang menjadi fokus 
kajian ini adalah yang terakhir. Dan mari kita lihat berikut adalah ulasan detail bagaimana 
cara ulama memahami diksi Ibnu al-Himām: 

 
30 Sayyid Amir Badsyah, Taisir at-Tahrir, vol. 4. (Beirut: DK Ilmiyah 2016) h. 254 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

116 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

a) Perkataan Ibnu Al-Himām dalam kitab Fath al-Qadir setelah mengkritik ulama 
yang mewajibkan berpegangan hanya pada satu mazhab saja31 

َالَ غَ ال َوَ  َََب 
 
َث َمَ ََنتَأ َإ َََه َذَ هَ ََل 

َامَ زَ ل  َكَ ل َََمَ هَ ن َمَ ََات  َالتَََف  َخَ الرَ ََعَ ب َت َت َََنَ عَ ََاس  َإ َوَ ََص  َلت
 
َ العَ ََذَ خَ َأ َ ََام  َََف  َسَ مَ ََك  

 
ََلَ وَ قَ ب َََةَ ل َأ

َََل  َوَ ق َََدَ هَ ت َم  َ
 
َخَ أ َ.َوَ هَ ي َل َعَ ََفت

 
َن َأ َاَل 

 
َََلَ قَ التَََنَ اَمَ ذَ هَ ََعَ ن َمَ اَيَ مَ ََيَ رَ دَ َأ

 
وَ ََلَ قَ عَ ال َََوَ أ

َ ََنَ وَ كَ 
َََوَ اَهَ مَ ََعَ ب َت َي َََانَ سَ ن َال 

 
َخَ أ ََف 

َ َ َغ َوتَسَ مَ َدَ هَ ت َم  َََلَ وَ ق ََنَ مَ َهَ سَ فَ َنَ عَ   َ َل 
َمَ لَ اَعَ مَ َادَ هَ تَ جَ ال  َ ََنَ مَ َت  َالشّت َهَ ي َل َعَ َهَ مَ ذَ َع 

“Berdasarkan prasangka yang kuat, bahwa paksaan seperti ini dari para ulama 
berfungsi menahan masyarakat yang memburu dispensasi syariat, karena kalau tidak 
seperti itu masyarakat awam akan mengambil pendapat mujtahid yang paling ringan 
dalam setiap permasalahan. Tapi saya tidak tahu bukti nash dan bukti logika mana 
yang membuatnya tidak boleh? Jika ada orang mengambil pendapat mujtahid hanya 
yang ringan-ringan saja – padahal Nabi Muhammad saw. sangat menyukai apa yang 
meringankan ummatnya- saya belum pernah tahu dalil mana yang mencela 
perbuatan semacam ini” 

keterangan yang disampaikan Ibnu al-Himām tersebut membuktikan legalitas 
perburuan dispensasi syariat, orang yang hanya mengambil pendapat ringan saja 
diperbolehkan. Dan praktek talfīq tidak lain adalah mengambil sisi ringan dari kedua 
mazhab. 

b) Pernyataan Ibnu al-Himām dalam kitab Tahrir setelah menyampaikan legalitas 
berpindah mażhab bagi seorang muqallid 

َخَ رَ ََهَ اعَ ب َاتَ ََازَ وَ جَ  هَ ن َمَ ََجَ رتَخَ ت َي َوَ  َاهَ ذَ مَ ال َََص  َوَ  ب  يَ ل  َ ََعَ ان َمَ ََهَ ن  َمَ ََعَ ن َمَ َ َ ش  َ ل َََذَ إ َََع 
َا َسَ ن َل 

 
أ َََك َل َسَ ي َََنَ نَ

َخَ ال   ََفت
كَ ذَ إ َََهَ ي َل َعَ  َ ََنَ اَ َب َََل َي َبَ سَ ََهَ ل  َإ َََل 

 
َ ََنَ كَ وَ . هَ ي َفَ ََرَ آخَ ب َََل َمَ عَ ََنَ كَ ي َََمَ ل َََنَ أ ي  وسلمَ عليهَ اللَ َصلىَ خَ مَ ََب  َفَ اَ ََف 

َت َمَ  هَ دَ يتَقَ وَ  مَ هَ ي َل َعَ 
 
َب َ رَ خَ أ

 
َََنَ أ ي َل  َ َ َتتَتر  يَ مَ  هَ ي َل َعَ ََب  َ ق َََنَ مَ فَ  هَ ان َعَ ن َمَ اَ تَاف َالشتَََلّت َ ََع  َل َالتَ مَ دَ عَ ََف  َ ََك َالَ مَ وَ  ك  ََمَ دَ عَ ََف 

َقَ نَ  َمَ اللتََض  َب ََس  َوَ  ة َوَ هَ َشَ ل  َص  َوَ ال ََنَ كَ َنَ َإ َلىت َل َدَ ب ََءَ وَ ض  َإ َوَ  ت َحتَص ََك  َل َطَ بَ  لت  اَمَ هَ دَ ن َعَ َت 

“Dari hal tersebut (legalitas berpindah mazhab) dapat diambil konsep bahwa, orang 
awam boleh mengikuti dispensasi syariat, bila ditinjau dari sisi syariat tidak ada 

 
31 Ibnu al-Himām al-Ḥanafi, Fathu al-Qadir, vol. 2. (Beirut: DK Ilmiyah 2018) h. 211 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

117 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

larangan apapun (untuk melakukannya), sebab bagi siapapun berhak mengambil apa 
yang menurutnya paling ringan jika dia memiliki akses, dengan praktek dia belum 
mengambil pendapat lain dalam problem tersebut. Sebagian ulama era akhir 
membatasi konsep di atas dengan, adanya kebolehan itu jika tidak sampai 
menimbulkan ibadah yang dianggap batal oleh kedua mazhab yang diikuti. Bilamana 
ada laki-laki mazhab syafi’i berwudhu dan dia meyakini bahwa menggosok anggota 
wudlu bukan kewajibannya, lalu setelah berwudhu dia berbalik menggunakan 
mazhab Imam Mālik yang menyatakan bahwa menyentuh lawan jenis tanpa syahwat 
tidak mewajibkan wudhu. Jika setelah itu dia shalat, maka hukumnya diperinci. 
Apabila dalam berwudhu dia sempat menggosok anggotanya, maka salatnya sah 
menurut Imam Mālik, namun jika tidak, maka shalatnya batal menurut mażhab 
Syafi’i dan mażhab Māliki” 

Banyak ulama memahami kutipan tambahan yang disampaian Ibnu al-Himām 
berupa “sebagian ulama era akhir membatasi konsep di atas”, adalah bentuk penolakan 
secara tersirat, sebab akan muncul kepahaman ulama kuno tidak menambahkan batasan 
seperti yang ditambahkan ulama era akhir,32 artinya ulama era kuno melegalkan berpindah 
mazhab tanpa ada batasan dan aturan seperti itu, dan itulah pendapat yang dikuatkan Ibnu 
al-Himām.33 

Sebagian ulama lain setelah mendapati fakta bahwa yang dimaksud dari bahasa 
“sebagian ulama lain” di atas adalah Syihāb ad-Din al-Qarrāfi al-Māliki, mereka semakin 
mantap dengan anggapan penolakan yang dilakukan oleh Ibnu al-Himām di atas, karena 
kecil kemungkinan Ibnu al-Himām yang berlabel Ḥanafiyah mengadopsi pola berpikir 
salah satu pembesar Mazhab Māliki.34 

 Salah satu ulama yang men-justice kesimpulan ini adalah Ibnu Ḥajar yang 
menyatakan: 

َي َفَ ل َالتَََازَ وَ جَ ََهَ رَ اهَ ظَ وَ  َََق 
 
َي َأ وَ ض  َخَ ََوَ هَ ا،َ َل  َ ََف 

َ ال  َََاع َج 
 
َ ََنَ طتَفَ ت َفَ ََضا َي َأ َوَ ََل  تَ ل  َ غَ َ َََنَ مَ ب َََتر 

 
َكَ ب َََذَ خَ أ اََذَ هَ ََهَ مَ ل 

َالَ خَ مَ ال َ َ َف  َا َج َل  35َع 

 
32 Abu Fatah Abu Ghadah, Hamisy al-Ihkam fi Tamyizi al-Fatawa ani al-Ahkam. (Beirut: DK 
Ilmiyah 2021) h. 322 
33 Ibnu al-Jamal asy-Syafi’i, Fathu al-Majid. (Shana’a: Maktabah El-Nur 2027) h. 98 
34 Muhammad bin Farakh al-Makki, al-Qaulu as-Sadid fi al-Ijtihad wa at-Taqlid. (Egypt: alMostafa) h. 26 
35 Ibnu Ḥajar al-Haytami, Tuhfah al-Muhtaj, vol 10. (Beirut: DK Ilmiyah 2017) h. 340 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

118 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

“Pemahaman yang jelas dari ucapan Ibnu al-Himām adalah kebolehan talfīq, hal ini 
melanggar konsensus juga, maka berfikirlah dan jangan tertipu dengan orang yang 
mengambil ucapan sekilas pelanggar konsensus ini” 

 Selain itu, dari kalangan ulama kontemporer ada Doktor Wahbah az-Zuhaili36 dan 
Doktor Hamdi Subhi Thaha.37 

َ
 
ال َمتَأ َََهَ نتَإ َف َََامَ مَ هَ ال َََنَ ابَ ََال َمَ كَ اَ

َ شَ ي َََمَ ل  َتر  َ قَ مَ ل َل َََزَ وَ جَ ف َََك َل َذَ ََط  َََوَ ل َوَ ََقا َل َطَ مَ ََق َي َفَ ل َالتَََلّ 
 
َإ َََك َل َىَذَ دتَأ ت َل  َخَ رَ ََعَ ب َت ََ ََص 

َاهَ ذَ مَ ال َ  ب 

“Adapun kamal Ibnu al-Himām tidak mensyaratkan hal itu, dia memperbolehkan 
talfīq bagi muqallid secara mutlak meskipun dapat menimbulkan perburuan 
dispensasi” 

Sebelum membahas satu-persatu argumen diatas terdapat beberapa poin yang penting 
dipahami sebagai pijakan dalam kajian ini: 

a. Perbedaan ulama hanya berputar dalam memahami diksi-diksi serta indikator 
yang mengantarkan kepada kesimpulan akhir; 

b. Tidak ada redaksi nyata (ṣharih) dalam kitab Ibnu al-Himām mengenai legalitas 
atau larangan talfīq; 

c. Sebagian menganggap redaksi Ibnu al-Himām berkualitas nyata (ṣarih), sebagian 
lain menganggap hanya kemungkinan kuat (ẓahir), dan menurut lainnya bahkan 
dianggap fana (ma’dūm). 

 Setelah diteliti lebih cermat, kesimpulan dari masing masing argumen di atas 
punya banyak kelemahan dan celah, sertabtidak mempertimbangkan konteks dan wacana 
yang korelatif, berikut uraian detail dan penjelasannya: 

Argumen pertama: Ibnu al-Himām dalam kitab Fatḥ al-Qadīr menyampaikan 
legalitas memburu dispensasi syariat. Kesalahan pertama adalah pembahasan ini dibawa 
dalam konsep talfīq. Padahal belum tentu ulama yang membebaskan dispensasi diartikan 
pula melegalkan talfīq, sebab seperti yang telah dijelaskan titik utama keharaman talfīq 

adalah keluar dari semua pendapat ulama (الئمة أقوالَ عنَ  Sedangkan titik utama .(خروجَ

 
36 Doktor Wahbah az-Zuhayli, al-Fiqhu al-Islami wa-Adillatuhu vol. 16 (Egypt: an-Nur 2019) h. 167 
37 Doktor Hamdi Subhi Taha, al-Qaulu al-Mufid fi al-Ijtihad wa at-Taqlid (Egypt: al-Azhar asy-Syarif 2024) h. 
104 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

119 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

keharaman mencari dispensasi adalah berusaha melepas diri dari ikatan taklif atau ( حلَربقةََ
 Sehingga, kedua konsep di atas memiliki dua pilar berbeda yang tidak ada .(الكليف

kausalitas sama sekali, belum tentu kelegalan satu permasalahan akan berefek menular 
pada yang lain.38 

Kesalahan kedua jika narasi Ibnu Al-Himām dipahami secara utuh kesimpulan 
seperti itu akan terasa janggal, sebab narasi awal mengungkapkan ketidaksetujuan beliau 
pada kalangan yang mengikat satu mazhab bagi orang awam. Lalu ditolaknya anggapan ini 
dengan menampilkan pendapat pribadi sebagai pembanding, yaitu kebebasan berpindah 
mazhab. Sama sekali tidak ada arah menuju legalitas talfīq, sama halnya tidak ada arah 
menuju larangan, artinya mutlak saja. 

Argumen kedua: beberapa kalangan ulama memahami dalam kitab Tahrir-nya, 
ketika mengutip pendapat al-Qarāfi seputar larangan talfīq Ibnu al-Himām dianggap tidak 
setuju, sebab ulama kuno banyak yang tidak memberi batasan dalam berpindah mazhab.39 
Kajian ini bila merujuk pada kaidah musṭalah al-fiqhiyyah akan berkesimpulan sebaliknya. 
Dalam ilmu mushtalah terdapat kaedah: 

َوَ َيَّ غَ ال ََن َاَعَ وَ ل َقَ اَنَ ذَ إ َ
َعَ وَ َرَ ي َرَ قَ تَ َوَ هَ فَ َهَ وَ ب َقتَعَ ت َيَ َمَ ل  ََةَ مَ ل   ه َادَ مَ تَ َاعَ عَ  

“Bila para ulama mengutip pendapat dari ulama lain tanpa menampilkan kritikan, 
maka mereka telah mengakui dan pertanda dia mengunggulkan pendapat tersebut” 

Seperti yang tertera, diksi Ibnu Al-Himām tidak disertai penolakan ataupun 
persetujuan. Namun dalam pendalaman kaidah ini ada kelanjutan, kadah ini tidak akan 
berlaku bila pendapat yang dikutip benar-benar lemah hingga mustahil pengutip setuju, 
namun lagi-lagi justru mayoritas ulama menguatkan larangan talfīq bukan 
melemahkannya. Kalaupun muncul anggapan bahwa ulama sebelum era al-Qarāfi 
melegalkan talfīq melalui diksi tersebut, maka salah, sebab sebelum era al-Qarafi belum 
terdapat bahasan mengenai talfīq, melainkan hanya sebatas legalitas transisi mazhab. 

Satu alibi lain disampaikan bahwa Ibnu al-Himām tidak mungkin mengadopsi 
pendapat dari ulama yang berbeda mazhab. Jika berbicara furu’ (cabangan hukum) fikih 
tentu presumsi di atas bisa diterima, sebab ulama mazhab akan mengembangkan furu’ 
sejalan dengan konsep imamnya. Namun diksi Ibnu al-Himām yang mengutip pendapat al-
Qarāfi bukan dalam alur pengembangan furu’ fikih, melainkan justru ini adalah bahasan 
taklid pada kitab Tahrir dalam diskursus ushul fikih. Banyak dijumpai ulama ushul 

 
38 Abdu al-Ghani an-Nabulsi, Khulasah at-Tahqiq (Kediri: Dzannurain 2019) h. 35 
39 Abdu al-Ghani an-Nabulsi, Khulasah at-Tahqiq (Kediri: Dzannurain 2019) h. 33 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

120 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

mengadopsi pendapat lintas mazhab yang cocok dengan pola berpikirnya dan dianggap 
kuat, sebab fan ushul fikih adalah tentang teori. 

Jika disederhanakan apakah kutipan dari al-Qarrāfi benar-benar disetujui Ibnu al-
Himām atau tidak? Sepanjang kajian di atas semakin menguatkan kesetujuan beliau atas 
kutipannya.40 Bukti sederhana lagi adalah andaikan Ibnu al-Himām tidak setuju dengan 
kutipan itu, seharusnya narasi yang disampaikan adalah dengan menyatukan topik tatabu’ 
ar-rukhas dengan talfīq, bukan malah memisah dua konsep di atas, apalagi mengutip al-
Qarrafi yang tegas melarangnya, statemen pembelaan ini juga ditolak oleh Ibnu al-Jamal,41 
Sebagaimana keterangan َdiََbawah ini: 

ي َ َخَ رَ َهَ اعَ ب َاتَ َازَ وَ جَ َهَ ن َمَ َجَ رتَخَ ت َو  َاهَ ذَ مَ ال ََص  َ اَي َمَ َازَ وَ جَ وَ َب  َتتَتر   هَ ان َعَ ن َمَ اَيَ مَ َب 

Memasukan bahasan talfīq ke dalam dispensasi syariat sangat sulit dicerna logika, 
sebab perbedaan prinsip dua konsep di atas cukup mencolok. Kalaupun diandaikan 
memang demikian, maka kualitas pemahaman seperti itu sebatas ẓāhir, sedangkan kutipan 
dari al-Qarāfi bersifat ṣarih atau iqtiḍā’, yang keduanya memiliki kasta lebih tinggi 
ketimbang ẓāhir. 

Dalam kaedah memahami ucapan ulama terdapat kaidah: 

ََمَ وَ هَ فَ مَ ال َ َ َدَ رَ َي َل  ََرا َاهَ ظَ َنَ كَ ََاءَ وَ سَ َحَ ي َالصّ ت
 
َت َاق ََوَ أ َ وَ َاءَ ض 

َ التَََنَ وَ دَ وَ َرَ اهَ الظَ َق َوَ ف ََةَ ب َتَ رَ َاءَ ض َتَ ق َال   ح َي َصّ 

“Sebuah mafhūm tidak dapat menyanggah ṣarih, baik mafhūm itu berupa ẓāhir atau 
iqtiḍā’, sedangkan iqtiḍā’ adalah kasta diatas ẓāhir” 

KESIMPULAN 

Beberapa argumen yang telah diurai membuktikan tuduhan legitimasi talfīq kepada Ibnu 
al-Himām sama sekali tidak bisa diterima. Mayoritas argumentasi dan paradigma yang 
digunakan sangat kontradiktif secara diskursus muṣṭalahāt al-fiqhiyyah, dari sisi empiris, 
teks Ibnu al-Himām sendiri tidak memiliki signifikasi yang jelas, kondisi ini telah masuk 
dalam larangan penisbatan pendapat kepada pembuat wacana. Lagipula bila hendak 
diputuskan demikian, tentu akan menyalahi suara mayoritas dalam internal mazhab 
Hanafi yang menolak talfīq, maka sah jika dikatakan pendapat ini lemah ditinjau dari 
kedekatan dengan corak mazhab Hanafiyyah. 

 
40 Ibnu Amir al-Haj, at-Taqrir wa at-Tahbir Vol. 2 (Beirut: DK Ilmiyah 2022) h. 244 
41 Ibnu al-Jamal asy-Syafi’i, Fathu al-Majid. (Shana’a: Maktabah El-Nur 2027) h. 104 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

121 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

DAFTAR PUSTAKA 
Alawy, Faazal. 2025. Permata Bani Muthalib. Kwagean. 

Abdullah, Faishal. 2011. At-Tabyīn fī Mā Yu‘tamadu min Kalām al-Muta’akhkhirīn. Kuwait: 

al-Mansyūrāt. 

Abidin, Ibnu. 2018. al-‘Uqūd ad-Durriyyah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Abu Ghuddah, Abu Fath. 2021. Ḥāshiyat al-Iḥkām fī Tamyīz al-Fatāwā ‘ani al-Aḥkām. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Afandi, Hasan. 1334 H. Risālah fī at-Talfīq wa at-Taqlīd. Damaskus: Rawḍah al-Shām. 

Alfarizi, Mudrik. 2024. “Ijtihad, Taqlid, dan Talfiq.” 1–13. 

al-Ghazali. 2010. al-Mustaṣfā. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Ḥanafi, Ibnu al-Himām. 2018. Fatḥ al-Qadīr. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Haytami, Ibnu Ḥajar. 2017. Tuḥfat al-Muḥtāj. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Isnawi, Jamal ad-Din. 2022. At-Tamhīd. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Khuzami, Fahad bin Abdullah. 2015. Al-Iqlīd fī Fatāwā at-Tamadhhub wa al-Ijtihād wa at-

Taqlīd. Yaman: Maktabah Bā Sa‘ūdān. 

al-Mahalli, Jalal ad-Din. 2019. Sharḥ Badr at-Ṭāli‘ ‘alā Matn Jam‘ al-Jawāmi‘. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Makki, Muhammad bin Farakh. al-Qawl as-Sadīd fī al-Ijtihād wa at-Taqlīd. Mesir: al-

Muṣṭafā. 

al-Malibari, Zain ad-Din. 2018. Fatḥ al-Mu‘īn. Kediri: Maktabah Assalām. 

al-Manẓūr, Ibnu. 2004. Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

as-Subki, Ali bin Abdul Kafi. 2021. al-Ibhāj Sharḥ al-Minhāj. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

as-Subki, Ali bin Abdul Kafi Taj ad-Din. 2014. Matn Jam‘ al-Jawāmi‘. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah. 

as-Suyuti, Jalal ad-Din. 2017. Bughyat al-Wu‘āt. Kairo: al-Maktabah al-Shāmilah. 

———. 2015. Jazīl al-Mawāhib. Yaman: Dār al-‘Ilm. 

as-Syatiri, Habib Ahmad. 2018. Sharḥ Bughyat al-Mustarshidīn. Mesir: Dār al-Minhāj. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

122 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

al-‘Utaybi, Ghazi. 2019. at-Talfīq Bayna al-Madhāhib al-Fiqhiyyah. Makkah: Jāmi‘ah Umm 

al-Qurā. 

al-Yafi‘i, Qudais. 2018. at-Tamadhhub. Shana‘a: Markaz al-Khayrāt. 

al-Khulaiji. al-Wasm fī al-Wasmi. Kairo: Markaz Abdullah Fahd. 

an-Nabulsi, Abdu al-Ghani. 2018. Khulāṣah at-Taḥqīq. Kediri: Dzannurain. 

asy-Syafi‘i, Ibnu al-Jamal. 2027. Fatḥ al-Majīd. Shana‘a: Maktabah El-Nūr. 

az-Zabidi, Sayyid Murtada. 2012. Qāmūs Tāj al-‘Arūs. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

az-Zuḥayli, Wahbah. 2019. al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Mesir: an-Nūr. 

Badsyah, Sayyid Amir. 2016. Taysīr at-Taḥrīr. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Istiqamah, Muhammad, Islahuddin Ramadhan Mubarak, and Riki Rivaldi Sagena. 2023. 

“Konsep al-Talfīq Fuqahā’.” Islamic Law Review 4, no. 1: 134–151. 

Mayman, Nasher Abdallah. 2011. at-Talfīq fī al-Ijtihād wa at-Taqlīd. Maroko: Hidāyah al-

Hidāyah. 

Nizar, Muhammad, et al. 2024. “Talfiq dan Mazhab: Menelaah Dinamika Talfiq Mazhab 

dalam Kajian Ushul Fiqih.” Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 1: 1–19. 

Taha, Hamdi Subhi. 2024. al-Qawl al-Mufīd fī al-Ijtihād wa at-Taqlīd. Mesir: al-Azhar ash-

Sharīf. 

Ulya, Alfan, et al. 2024. “Taqlid, Ittiba, Talfiq, dan Ijtihad dalam Ushul Fikih.” Ummul 

Qura: Jurnal Institut Pesantren Sunan Drajat Lamongan 19, no. 2: 79–85. 

 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

