E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Studi Komparasi antara Legalitas Talfig dalam Qadiyyah Tunggal
Perspektif Ibnu al-Himam al-Hanafi dan Mazhab Hanafiyah

Mochamad Faazal Ulaa Alawy', Ubaidillah?
"Ma’had Aly Lirboyo
2Universitas Al Azhar cairo mesir
'Fazaalawy4@gmail.com
’mukhtarubaidillah69@gmail.com

Abstract

Talfiq refers to performing an act of worship or transaction by employing two different
madhhab conceptions within a single action. Talfiq has been a heated topic among Muslim
thinkers since the classical era, and the history of madhhab codification became one of the
most influential factors in shaping the discourse on talfig. In the ninth Hijri century, a
controversial statement attributed to Ibn al-Humam emerged, which was claimed to
support the absolute permissibility of talfig. This study aims to factually uncover the
epistemology of Ibn al-Humam al-Hanafi in formulating the concept of talfig, as well as
examine the views of scholars within his own madhhab. Through a qualitative approach
and comparative analysis, it is found that the legitimacy of talfig based on Ibn al-Humam'’s
thought is incorrect, as he in fact rejected the practice of talfig, a stance also held by the
majority within the Hanafi school. This discourse is significant because many
contemporary Muslim thinkers advocate the permissibility of talfig by citing Ibn al-
Humam'’s ideas, whereas the facts show otherwise.

Keywords: Talfig, Ibn al-Humam, Hanafi School.

Abstrak

Talfiq berarti melaksanakan ibadah atau muamalah menggunakan dua konsepsi mazhab
yang berbeda dalam satu tindakan, Talfiq merupakan isu hangat para pemikir muslim sejak
era kuno, sejarah kodifikasi mazhab menjadi tragedi paling berpengaruh dalam
terbentuknya wacana talfig. Pada kurun sembilan hijriyah muncul statemen kontroversial
yang dituduhkan pada Ibnu al-Himam mengekor wacana legalitas talfiq secara mutlak.
penelitian ini ditujukan untuk mengungkap secara fakta bagaimana epistemologi Ibnu al-
Himam al-Hanafi dalam merumuskan falfiq. dan bagaimana pandangan para ulama dalam
internal mazhabnya. Dengan melalui pendekatan kualitatif serta analisis komparatif dapat
diketahui bahwa legitimasi falfig bersandarkan pandangan Ibnu al-Himam tidak benar
karena Ibnu al-Himam justru menolak praktik talfiq, begitupula suara mayoritas dalam
mazhab Hanafi. Mengapa diskursus ini penting, sebab banyak pemikir muslim
kontemporer yang menyuarakan legalitas talfig dengan mengutip pokok pemikiran Ibnu
al-Himam padahal faktanya tidak demikian.

Kata Kunci: Talfiq, Ibnu al-Himam, Mazhab Hanafi.

PENDAHULUAN
Isu kewajiban taqlid dan ber-mazhab mulai santer menjadi bahasan oleh para ulama pada

penghujung abad ke-3 (tiga) Hijriyah. Pada masa itu ditandai dengan kewafatan Imam
Ahmad dan surutnya hagemoni Mu'tazilah yang beberapa era sebelumnya mendominasi

dinasti Abbasiyah, tentu tak lepas dari jasa al-Mutawakkil penerus estafet khalifah dari al-

929


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
mailto:Fazaalawy4@gmail.com
mailto:2mukhtarubaidillah69@gmail.com

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Wasiq yang pro Mu'tazilah. Al-Mutawakkil mengusung kembali aliran sunni yang sempat
tertindas selama puluhan tahun, memunculkan kembali tokoh-tokoh yang tadinya ditahan

dalam jeruji besi, menyemikan kembali akidah yang dibawa Nabi dan para sahabat.

Namun ratusan ahli fikih dan hadis telah meninggal di tangan al-Amin, al-Ma’'mun
dan al-Wasiq, mereka yang teridentifikasi kontra dengan aliran Mu'tazilah hampir
semuanya gugur sebagai syuhada. Fenomena itulah yang menandai kepunahan mujtahid di

era kuno, menyisakan segelintir ulama yang hanya tersisa karakter ijtihadnya.

Kemampuan berijtihad yang semakin lama mulai terkikis zaman memaksa
masyarakat sunni untuk mengikat diri kedalam zona pendapat mujtahid, di masa itu pula
tatanan bermazhab atau taqlid perlahan terkodifikasi secara sistematis, setiap orang mulai
mengikat diri dengan mazhab tertentu. Empat ulama yang paling populer di antaranya
adalah mazhab Abu Hanifah di Kafah dan Mesopotamia, mazhab Malik bin Anas di
Madinah dan Hijaz, mazhab Syafi’i di Mesir dan mazhab Ahmad bin Hanbal di Baghdad.!

Sejak itu, ulama-ulama yang berkecimpung dalam bidang fikih lebih tertarik
mengembangkan mazahib al-arba’ah dari pada bergelut langsung dengan diksi Al-Qur’an
dan hadis, periode itu ditandai dengan munculnya banyak mujtahid muntasib.> Namun
lama-kelamaan perkembangan konsep taglid mazahib memunculkan problem-problem
baru. Pada abad ke sembilan Hijriyah sebuah statemen kontroversial muncul dari salah
seorang pembesar ulama mazhab Hanafiyah bernama Ibnu al-Himam, dirinya membuat
pernyataan “keabsahan talfiq secara mutlak”, entah itu dalam lingkup satu qadiyyah atau
tidak, atau bahkan berefek pada taraf tatabu’ ar-rukhas atau memburu dispensasi yang

dikecam banyak pendahulunya.’

Statemen unik ini banyak dikutip oleh ulama pada masanya seperti Ibnu Hajar al-
Haitami dan Ibnu Amir al-Haj hingga banyak ulama dan lembaga fatwa kontemporer.
Kalangan pro dan kontra dengan segala argumennya terus melakukan telaah lebih dalam

terhadap pendapat Ibnu al-Himam.

Sebenarnya istilah talfig baru muncul dalam dunia ushul fikih pada era mutaakhirin
merangkak dan meniti perkembangannya, sebagaimana yang diungkapkan Jamal ad-Din

al-Qasimi*:

"Faazal Alawy, Permata Bani Mutholib. (Kwagean: 2024) h. 66

?Fahad bin Abdullah al-Khuzami, al-Iqlid fi Fatawa Tamadzhub wa al-Ijtihad wa at-Taqlid. (Yaman: Maktabah
Ba Saudan 2015) h. 3

*Doktor Wahbah az-Zuhayli, al-Fighu al-Islami wa-Adillatuhu vol. 16 (Egypt: an-Nur 2019) h. 167

* Doktor Nasher Abdallah Mayman, at-Talfiq Fi al-Ijtihad Wa at-Tagqlid. (Maroko: Hidayah al-Hidayah 2011)
h. 4

100


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

@ Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

8

3 Y5 a8V K g e B 2l

13\

3 Y5 oslb
S o wf@—‘ o5 G e g esd B350 aiig 8 g Y st Sl
G 3 LA EJ5 5 & A Ladd)

“Istilah talfig belum pernah terdengar dalam kitab-kitab ulama kuno, juga dalam
perjalanan mereka dan kitab para murid-murid mereka. Besar kemungkinan,
munculnya penelitian tentang talfig terjadi pada abad ke 5 Hijriyah. Masa itu
memang gencar gencarnya fanatik bermazhab, runtuhnya beberapa Mazhab

mujtahid dan masuknya implikasi politeisme dalam wacana bermazhab.”

Secara istilah mungkin talfig baru dibicarakan pada abad ke lima Hijriyah, menurut
beberapa sumber menyebutkan abad ke sepuluh Hijriyah®>, namun berdasarkan fakta
empiris, talfig sudah berlaku sejak zaman sahabat sekalipun, di zaman itu ditemukan
banyak kasus masyarakat yang meminta fatwa pada mufti A dalam satu permasalahan,
belum usai sempurna ibadahnya digunakan olehnya fatwa mufti B, dan begitulah

seterusnya.’®

Tak dapat dipungkiri, topik talfig dalam diskursus ushul fikih memiliki urgensi
yang besar, mazhab Maliki dan kalangan pra-modernis mazhab Hanafi disebut-sebut getol
menyuarakan legitimasi, meskipun beredar tudingan bahwa talfig adalah refleksi dari
adopsi paradigma secara destruktif, bahkan gagasan talfiq banyak dianggap melanggar
konsensus holistikal. Talfiq tetaplah menjadi alternatif utama para mufti di berbagai
belahan dunia. Wacana talfiq sejatinya telah membawa esensi ajaran Tuhan sebagai agama
penuh rahmat dan kasih sayang, dan merupakan novelti berharga dalam dunia intelektual

islam.
Namun terlepas dari semua itu, terdapat sesuatu menarik yang harus dikupas
secara tuntas. Yaitu bagaimana bisa Ibnu al-Himam berpendapat demikian? Dari diksi

mana yang mewakili pernyataan tersebut dalam kitabnya? Benarkah demikian
pendapatnya atau itu hanya statemen ulama yang dinisbatkan tanpa ada bukti konkret?

Inilah yang menurut penulis perlu mendapat perhatian, tentang epistemologi cendekiawan

* Mudrik Alfarizi, Ijtihad, Taqlid dan Talfiq, 2
¢ Doktor Nasher Abdallah Mayman, at-Talfiq Fi al-Ijtihad Wa at-Tagqlid. (Maroko: Hidayah al-Hidayah 2011)
h. 4

101


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

muslim memahami pola pikir beliau melalui kitabnya. Sebagai bagian dari studi

komparasi, pandangan general ulama Hanafiyah juga akan ditampilkan.

Beberapa kajian tentang talfiq telah ditulis, seperti karya tulis Mudrik Alfarizi,
Abdurrahman ad-Dakhel, Alfan Ulya dan Nizar Alif, karya mereka memiliki objek kajian
talfig secara general, sekaligus mencantumkan setiap pandangan dari masing-masing
mazhab empat. Namun untuk diskursus perihal pola berpikir Ibnu al-Himam secara
khusus tidak dijabarkan, meskipun dalam beberapa paragrafnya sempat menyitir nama
Ibnu al-Himam sebagai kalangan mazhab Hanafiyah yang dijustifikasi memberikan
legitimasi atas talfig, namun dengan diskontinuitas yang terjadi. Memang benar kajian
spesifik mengenai pembuat wacana ini telah disinggung ketika memaparkan konsep talfiq
versi ulama Hanafiyah namun banyak yang masih berhenti pada teks-teks Wahbah az-
Zuhayli tanpa mericek langsung referensi primernya, padahal urgensi referensi primer

telah menjadi kanun holistik dalam melakukan penelitian dan itu masih bisa didapatkan.

METODE PENELITIAN

Dalam artikel ini, penulis menggunakan metodologi analisis komparatif serta pendekatan
kualitatif yang dimaksudkan untuk mengidentifikasi secara utuh dan memperoleh pokok
pemikiran tokoh tertentu, penelitian dilakukan dengan melakukan kajian pustaka (library
research), sumber kajian primer diambilkan langsung dari dua kitab pokok Ibnu al-Himam,
untuk sumber sekunder diambil dari beberapa keterangan baik turas, buku atau jurnal
ilmiyah dengan objek kajian yang sama.Teori linguistik yang biasa diaplikasikan ulama
salaf untuk mengidentifikasi kecenderungan pola pikir yaitu teori mustalahat al-fighiyyah
juga dipakai sebagai pendekatan untuk mengungkap secara utuh paradigma Ibnu al-
Himam, kemudian struktur yang membangun relasi antara pendapat ini dengan konsepsi
talfig dalam mazhab Hanafiyah akan dikaji pula sebagai syarat kelengkapan studi

komparasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Talfiq
Kata talfiq (3-4)5) merupakan mashdar dari fiil madi (32)) yang berarti menyatukan satu belahan

dengan belahan yang lain, merangkapkan satu bagian dengan bagian yang lain, menyatukan
keseluruhan, juga bisa diartikan gagal dalam mencari sesuatu.” Dalam kitab-kitab ushul fikih, kata

“talfiq” terkonversi menjadi istilah khusus. Wahbah az-Zuhayli mengartikan talfiq sebagai berikut®

7 Ibnu al-Manzur, lisanu al-‘Arab, vol. 20. (Beirut: DK Ilmiyah 2004) h. 564
8 Doktor Wahbah az-Zuhayli, al-Fighu al-Islami wa Adillatuhu vol. 1. (Egypt: an-Nur 2019) h. 24

102


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

P - pr 3 - ’, “J wf .0~ N ~
55 fe a2 Ko dik Y aae, S8 5

“Talfiq adalah mengerjakan dengan suatu cara dimana setiap mujtahid tidak

mengatakan demikian (adalah cara yang benar)”

Sebagian ulama mengartikan talfiq adalah:

o Tk sl il 82 s 5

“Memilih sebagian hukum mazhab yang kredibel karena alasan taklid”

Sebagian lain mendefinisikan:
s 5

“Talfiq adalah memburu dispensasi dengan motif kesenangan”

Ibnu Mulla Farukh menggambarkan praktek talfiq sebagai:

-9 . PIVA 0. P -9 ~ /Eas T SV, |-G ’cz o, W i A0~ OE
(G- W) SJL&S\ . r /\.A\ i Lassl bl EM\ 3 | ,&>\ Z ; )Lu YL
- 2 bl 2 (39 le) 2 LB ol 0 92 2 Bkt 2 0L

=
s

Al

\o—

“Dengan gambaran bertindak dalam sebagian cara bersuci dan salat atau salah
satunya menggunakan mazhab imam tertentu dan sisanya bertindak menggunakan

mazhab imam lain”

Menurut Doktor Nasir Abdullah Mayman definisi talfiq yang paling tepat adalah™

° s £o

o= 531 3 5Ty G ST LT i (8 e TSR ekl 82N 3 1)
=3
“Bertindak dalam konteks hukum fikih menggunakan lebih dari satu mazhab di

banyak bab yang berbeda atau di satu bab atau di komponen-komponen satu

hukum.”

Mudrik Alfarizi, Ijtihad, Taqlid dan Talfiq, 9
' Doktor Nasher Abdallah Mayman, at-Talfiq Fi al-Ijtihad Wa at-Tagqlid. (Maroko: Hidayah Al-Hidayah 2011)
h.12

103


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Kata “banyak bab yang berbeda” dicontohkan dalam beribadah mengikut mazhab
Syafii, lalu dalam muamalah mengikuti mazhab Hanbali. Kata “satu bab” dicontohkan
mengikut mazhab Syafi’i dalam faktor kewajiban mandi junub, lalu mandi menggunakan
ketentuan dalam mazhab Hanbali Kata “bagian-bagian satu hukum” dicontohkan mengusap
sebagian kepala ketika berwudlu mengikut mazhab Syafii, setelah berwudhu menyentuh
perempuan yang bukan mahram mengikuti mazhab Hanafi. Dari beberapa pengertian yang
berbeda-beda sebenarnya dapat ditarik kesimpulan bahwa pada intinya yang dimaksud
talfig adalah memadukan konsep antar mazhab dalam satu problem yang berimplikasi

anggapan batal dari kedua mazhab. Para ulama sebelum kurun 11 Hijriyah biasa menyebut
talfiq dengan tarkib (.S 3\), beberapa tidak mengenal istilah tersebut, namun langsung

menyebut esensinya.

Qadiyyah
Qadiyyah (i.z3) adalah serapan dari fi'il madi qada (_s23). Menurut Murtada az-Zabidi"

lafad qadiyyah (i.a3) berarti hukum (.=d), bisa diartikan juga memberi keputusan
hukum terhadap dua pihak yang berseteru. Bila merujuk pada pembahasan talfig, maka
yang dimaksud dengan gadiyyah adalah hukum ((‘b;'\)’ sebagaimana yang diartikan oleh
Ahmad bin ‘Umar asy-Syatiri.” Dalam kitab ensiklopedia fikih kontemporer, gadiyyah

(4.28) diinterpretasikan dengan:

=

w;a.}, I~
\'.‘:’_f‘" D)

o\

S 7
K

N (:x
WC-

“Satu pekerjaan yang bermuatan banyak parsial dan komponen-komponennya”

Pembahasan terkait qadiyyah ini banyak dijumpai dalam diskursus talfig mazhab

Syafi’i. Pada mazhab lain mungkin jarang terdapat redaksi qadiyyah (i.x3), namun banyak

yang secara empiris memang berada dalam satu qadiyyah, hal ini bisa dideteksi dari
contoh-contoh yang mereka tampilkan.

Taqlid

Allah Swt. tidak pernah memerintahkan umat Muhammad untuk secara spesifik
mengikuti mazhab tertentu, baik Imam Aba Hanifah, Imam Malik, Imam Syafi’i atau Imam
Ahmad. Namun Allah Swt. memerintahkan agar mengikuti ajaran yang dibawa oleh Nabi

Muhammad saw. Dalam Al-Qur’an Tuhan berfirman

Osiiin a5 LT (EREEY 30 58 (1) b padl 238 6 0

" Sayyid Murtada az-Zabidi, Qomus Taj al-Arus, vol 15. (Beirut: DK Ilmiyah 2012) h. 197
2 Habib Ahmad Asy-Syatiri, Syarh Bughyat al-Mustarsyidin vol 1. (Egypt: Dar al-Minhaj 2018) h. 69

104


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

“Dia berkata wahai kaumku ikutilah para utusan Tuhan. Ikutilah orang yang tidak

meminta upah kepada kalian sedangkan mereka adalah orang-orang yang diberi petunjuk”

Pada era sahabat, ajaran Islam dengan mudah bisa didapatkan melalui Nabi
Muhammad. Selaku utusan Tuhan, beliau dapat bertatap muka langsung dengan umat
Islam pada masanya tanpa ada halangan. Kemusykilan seputar hukum bisa dirujuk

langsung kepada beliau tanpa perantara.”

Namun di zaman sekarang, 14 abad setelah kewafatan baginda Nabi, untuk
mengetahui dengan jelas ajaran Islam yang disampaikan beliau perlu adanya taqlid mazhab.
Taqlid merupakan satu-satunya solusi untuk memenuhi perintah Allah yang disitir di atas.
Dalam kaidah fikih disebutkan:

g PR+ 5os BN
e o Vel g VG

“Perkara yang bersifat menyempurnakan hal-hal wajib, maka hukumnya juga wajib”

Taqlid mazhab merupakan hal yang bersifat menyempurnakan perintah Allah yakni
mengikuti rasul-Nya. Oleh karena hal ini harus dilakukan, maka taqlid mazhab sebagai

penyempurna juga harus dipenuhi.

Taj ad-Din as-Subuki dalam matan Jam’al-Jawami’ mendefinisikan taqlid yaitu"
alal3 8,35 8 (e I3V SAT A0

“Taklid adalah meyakini suatu pendapat tanpa mengerti dalilnya”

Adapun tata cara taqlid tidak perlu melafalkan namun cukup membayangkan dalam
hati bahwa apa yang sedang dikerjakannya telah sesuai dengan satu mazhab tertentu

sebagaimana keterangan yang disampaikan Faisal Abdullah.”

Namun belakangan ini banyak oknum yang menyebut diri mereka dengan gerakan
neo-taglid yang menyebarkan propaganda “mari berijtihad”, sebagai langkah menolak

pengaruh mazhab ulama salaf. Salah satu dalih yang mereka gunakan adalah membid’ahkan

B M. Nizar, Dkk, “Talfiq dan Mazhab (Menelaah Dinamika Talfiq Mazhab Dalam Kajian Ushul Figih”,
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 2, No. 1 (2024): 2
' Ali bin Abdu al-Kafi Taju ad-Din as-Subuki, Matnu Jam'u al-Jawami’ (Beirut: DK Ilmiyah, 2014) h. 76
Muhammad Istigamah et al, “Konsep Al-Talfig Dan Hukumnya Dalam Satu Ibadah Menurut
Perspektif Empat Mazhab,” Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam 4, no. 1(2023): 134- 51
Alfan Ulya, “Tagqlid, Ittiba’, Talfiq, Dan Ijtihad Dalam Ushul Figh”, Ummul Qura: Jurnal Institut Pesantren
Sunan Drajat (2024), Vol.19 No. 02: 79-85
' Faishal Abdullah, at-Tabyin Fi Ma Yu'tamadu Min Kalami al-Muta'akhirin. (Kuwait: al-Mansyurat, 2011) h.
22

105


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

mazhab para ulama, menganggapnya sesat dan tidak sesuai dengan ajaran Rasulullah.
Mereka beranggapan bahwa manusia punya kapasitas yang sama untuk melakukan
penggalian hukum secara langsung dari Al-Quran dan hadis Nabi.' Ulama pakar filsafat
sekaliber Imam Ghazali pun enggan menyebut dirinya mujtahid dan lebih memilih
mengambil mazhab Syafii sebagai pedoman beragamanya. Mayoritas ulama telah
menyatakan hilangnya kemampuan ijtihad manusia di zaman sekarang’”. Maka dapat
disimpulkan satu satunya cara mengetahui ajaran yang dibawa baginda Nabi adalah taqlid
mazhab tidak ada yang lain. Tentu saja ini sejalan dengan perintah Allah Swt. dalam surah
an-Nahl ayat 43.

Berdasarkan kemampuan berpikir, manusia dibagi menjadi tiga tingkatan': Pertama,
mujtahid atau orang yang mampu menggali hukum secara independen. Bilamana
seseorang telah sampai pada tingkatan pertama, maka kewajibannya adalah berijtihad,
artinya berusaha menggali hukum secara langsung dari diksi Al-Qur'an dan hadis Nabi.
Haram baginya untuk mengikuti pendapat orang lain kecuali dalam kondisi yang sangat
mendesak dan tidak memungkinkan. Kondisi semacam ini dianalogikan dengan seseorang
yang hendak mencari arah kiblat sedangkan waktu salat yang tersisa tidak mencukupi,
kondisi seperti ini melegalkan dia agar mengikuti hasil pengamatan arah kiblat yang

dilakukan orang lain meski dia sendiri bisa melakukannya.

Tingkatan kedua, ahl at-tarjih atau orang yang punya kemampuan menimbang dalil
yang menguasai teori dan hukum fikih, punya kemampuan menimbang kualitas dalil,
namun masih belum mencapai taraf ijtihad. Kategori ini diposisikan berada di antara
mujtahid dan mugqallid. Satu sisi dia awam sebab tetap ada kewajiban taklid, namun disisi
lain dia mampu berupaya menimbang dalil-dalil pendapat, untuk kemudian dianggap kuat

dan diikuti olehnya layaknya mujtahid.

Ketiga, mugqallid, yaitu orang yang tidak memiliki dua kemampuan menjadi

mujtahid

dan ahl at-tarjih . Apabila seseorang sama sekali tidak berkemampuan mujtahid dan ahl at-
tarjih, maka dia dinamakan mugqallid murni. Tugasnya hanya satu, memilih salah satu

ulama untuk diikuti sebagai pedoman beragama. Hal ini didasari firman Allah Swt.:

' Fahad bin Abdullah al-Khuzami, al-Iqlid fi fatawa Tamadzhub wa al-Ijtihad wa at-Taqlid. (Yaman: Maktabah
Ba Saudan 2015) h. 7

17 Sebetulnya banyak kontradiksi perihal ini, tak sedikit pula ulama yang yakin bahwa mujtahid akan
senantiasa ada sampai hari kiamat, beberapa hadis disitir untuk menguatkan pendapat mereka. Namun
terlepas dari semua itu semua ulama sepakat bahwa Mazhab ulama salaf tidak boleh disalahkan apalagi
diklaim bid'ah madzmumabh.

'8 Fahad bin Abdullah al-Khuzami, al-Iqlid fi fatawa Tamadzhub wa al-Ijtihad wa at-Taqlid, (Yaman: Maktabah
Ba Saudan 2015) h. 12

106


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

(o) 5,08 Y 228 ) S Jalifls IR ES JRETCRE B {I

“Dan kami tidak mengutus sebelum engkau (Muhammad) kecuali para lelaki yang kami
beri wahyu. Maka bertanyalah pada orang yang mengerti jika kalian semua tidak tahu”
(QS an-Nahl: 43)

Mujtahid adalah sosok yang layak disebut sebagai orang yang berilmu, dan para
mujtahid tergolong ahl az-zikri yang disinggung dalam ayat di atas. Sedangkan mugqallid
(penganut mazhab) secara hakekat bukan golongan dari ahl az-zikri. Mugqallid terbebani
kewajiban bertanya perihal hukum agama yang tidak diketahui. Jika dia memaksa
seenaknya sendiri berijtihad, maka ancamannya adalah dosa besar. Ini tercermin dalam
firman Allah Swt.:

=
1

ol &) STl il e 1y A 15y Y 15e Sudl e S s W LB Y
{ ) o Y oaSId e 657

“Dan jangan kalian ucapkan karena mulut kalian pembohong, ini halal dan ini haram,
agar kalian membuat-buat kebohongan pada Allah, sungguh orang-orang yang membuat
kebohongan pada Allah tidak akan beruntung” (QS an-Nahl:116)

Dalam bertaklid atau menganut mazhab terdapat beberapa aturan yang perlu
diperhatikan, salah satunya adalah kredibilitas mugqallad (orang yang dianut). Seorang
mugqallad harus memiliki pribadi yang terpercaya dan keilmuan yang masyhur tidak perlu
diragukan lagi. Dalam tanda kutip mugqallad harus memiliki kapasitas menjadi mujtahid
berikut syarat dan ketentuannya, tugas orang yang bertaklid hanya memastikan

mugqalladnya adalah pribadi yang terverifikasi kredibilitasnya.

Salah satu cara untuk memastikannya adalah menilik historis, di mana telah
masyhur disebutkan sosok tersebut merupakan mujtahid terpercaya. Dalam konteks ini
empat mazhab besar dan beberapa mujtahid di eranya telah dipastikan kredibel, legal untuk
diikuti tanpa perlu mengkaji ulang siapa yang paling pandai di antara mereka. Mengapa
demikian? Sebab perilaku kaum muslim sejak zaman sahabat dan tabiin seolah berkata
seperti itu. Di zaman tersebut semua orang akan bertanya kepada siapapun ulama yang
dianggap ahli di masanya, tanpa ada yang memilah mana yang dianggap lebih ahli dan
mana yang dianggap kurang. Tidak pernah ada sejarahnya sahabat Abu Bakar atau sahabat
Umar misalkan, dikultuskan sebagai mufti satu-satunya, dan semua masyarakat dilarang

meminta fatwa pada selainnya. Kultur kehidupan beragama pada masa itu semakin lama

107


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

membentuk konsensus alamiah bahwa meminta fatwa tidak melulu kapada yang paling

ahli sebagaimana keterangan yang disinggung al-Ghazali dalam al-Mustagsfa.”

Selain perihal kredibilitas mugqallad, terdapat beberapa syarat lagi dalam bertagqlid
guna menunjang keabsahan ibadah dan mu'amalah mugqallid. Berikut uraian sekaligus

kontradiksi ulama di dalamnya:
1. Pendapat yang diikuti memiliki tendensi dalil yang kuat

Dalam konteks ini yang menjadi fokus utama bukan siapa yang berpendapat,
melainkan kualitas pendapat itu sendiri. Meskipun mazhabnya telah terjamin kredibel,
tapi jika pendapatnya lemah secara riwayat atau tendensi, maka bertaklid kepadanya tidak
diperbolehkan.

Untuk mengetahui kualitas kekuatan dalil, ulama memberikan rumus sederhana,
yaitu jika suatu pendapat terbukti secara jelas menyalahi diksi Al-Qur’an, hadis Nabi,
konsensus ulama atau qiyas yang jelad, dapat dipastikan lemah secara kualitas dalil. Namun
jika dirasa standar ini sulit diaplikasikan oleh orang awam, kelemahan pendapat tersebut
dapat diketahui melalui informasi dari hasil kajian ulama. Sebagai contoh pendapat Imam
Atha’ yang melegalkan peminjaman budak untuk disetubuhi, pendapat Imam A’masy yang
membatasi awal puasa dari terbitnya matahari, pendapat Ibnu Abbas yang melegalkan
kawin kontrak, dan masih banyak lagi. Semua contoh-contoh di atas tidak boleh dianut
oleh para mugqallid. Alasannya bukan karena ulama yang berpendapatnya siapa, tapi karena

kualitas dalil yang dipakai sangat lemah.

2. Mazhab yang diikuti harus mazhab yang paling kuat menurut muqallid

Berdasarkan versi mayoritas ulama, ketentuan ini bukan termasuk syarat taklid dan

tidak perlu dilakukan, sebagaimana yang telah diuraikan di atas.
3. Mujtahid yang diikuti masih hidup

Ini adalah satu syarat yang paling kontroversial dan menuai banyak kritik serta
sanggahan. Syarat yang dipelopori oleh ar-Razi ini menyatakan bahwa pendapat mujtahid
yang sudah meninggal tidak lagi memiliki eksistensi dalam hitungan konsensus ulama,
pendapat mujtahid yang sudah meninggal tidak lagi menjadi acuan dalam mengesahkan
konsensus ulama. Ini membuktikan bahwa pendapat yang dirintis akan habis masanya
dengan meninggalnya sang perintis. Mayoritas ulama menentang pernyataan sepihak dari
ar-Razi di atas, sebab jika memang harus direalisasikan akan sangat kesulitan mencari

mujtahid disetiap masa, dan hal ini akan menimbulkan keresahan masyarakat awam dan

' Hujjah al-Islam al-Ghazali, al-Mustashfa, vol. 1. (Lebanon: Dar ed-Dhiya, 2011) h.373

108


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

terjadi banyak kekosongan mazhab. Padahal sejak dulu, ribuan ulama berusaha
mengembangkan mazhab imamnya dengan pola berijtihadnya masing-masing, dari masa
ke masa mazhab akan terus berkembang menyesuaikan problem-problem baru. Kenyataan
ini membuktikan bahwa meskipun perintis mazhab sudah meninggal, tapi keberadaan

mazhab-nya akan senantiasa berlaku. Dalam salah satu perkataan Imam Syafi'i disebutkan:

[ olihh 2585 Y5 )

pA

A i

>

- {/O
Sya E5S Y Calid

“Mazhab-mazhab tidak akan mati seiring matinya perintis, dan tidak akan hilang

seiring hilangnya pemilik”
Hal-hal semacam inilah yang kemudian mendasari dihapusnya syarat ketiga ini.*
4. Tidak bermazhab selain mazhab empat

Para ulama memberi catatan bahwa mazhab selain mazhab empat tidak boleh diikuti,
bukan karena perintisnya punya kapasitas ilmu yang rendah, melainkan karena eksistensi
mazhabnya yang telah surut terkikis masa, bahkan pada akhir abad ke 5 Hijriyah hanya
empat mazhab ini saja yang tersisa. Faktor tergerusnya mazhab ditengarai karena
kurangnya peminat dan murid-murid yang berkompeten merawat, mengembangkan,
menyebarluaskan mazhab imamnya. Namun syarat ini rupanya juga kontroversial,
menurut sebagian ulama tidak masalah mengikuti selain mazhab empat, selama informasi

periwayatannya terjamin kredibel.

Legalitas transisi mazhab

Bagi seorang muqallid yang telah mengikat diri pada satu mazhab tertentu bolehkah
baginya berpindah mazhab? Dalam menyikapi kasus ini, pandapat ulama terbagi menjadi
dua: pendapat pertama melarang siapapun yang telah terikat satu mazhab berpindah
menuju mazhab lain, sebab orang yang telah memilih satu ulama untuk dijadikan pedoman
dalam ibadah dan muamalahnya dia akan terikat harus konsisten sesuai keyakinan awal.
Orang yang sudah membuat keputusan untuk mengikut satu mujtahid tentu yakin bahwa
apa yang diikutinya adalah yang terbaik menurutnya, keputusan semacam ini harus
ditepati di kemudian hari.? Banyak ulama khawatir jika berpindah-pindah mazhab
diperbolehkan akan membuka kesempatan pada para pemburu dispensasi syariat

melakukan apapun sesuka hati mereka.

% Jalal al-Mahalli, Syarh Badru at-Thali’vol. 2. (Beirut: DK Ilmiyah 2019) h. 387
2 Mudrik Alfarizi, Ijtihad, Taqlid dan Talfiq, 9

109


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Pendapat kedua memperbolehkan seorang mugqallid yang telah mengikat diri pada
satu mazhab untuk berganti mazhab. Pendapatb ini mendasari bahwa apa yang telah
disanggupi mugqallid untuk diikuti tidak bisa mengikat dirinya terus-menerus, sebab
ratusan mufti di era sahabat maupun tabi'in tidak satupun yang memaksa mugqallid agar
senantiasa beribadah sesuai mazhabnya, apalagi melarang mereka meminta fatwa kepada
ulama selain mufti tersebut. Fenomena seperti ini menjadi bukti kuat legalitas berpindah
mazhab bagi para mugqallid bahkan sejak era kuno. Satu pertimbangan lain adalah paksaan
untuk mengikat diri dalam mazhab tertentu akan memberatkan orang awam, menekan
mereka agar konsisten dengan satu mazhab sekaligus segala konsekuensinya justru terlihat
jelas bertentangan dengan prinsip Islam sebagai agama penuh kasih sayang. Dalam sebuah

hadis yang diriwayatkan sahabat Ibnu Abbas ra. Rasulullah saw. bersabda:

e T25 4 S 13 e J BB S 1 Qiﬁigj;;i\;mgss&(:’;j\u;;

TG L2 G o5 50 s ;;;bhﬁj\;u;y 2046 diols
e SEEIPRERATS SETPEREN

“Kapanpun aku mendatangi kalian dengan membawa Al-Quran maka amalkanlah, tidak
ada alasan apapun, bagi siapapun untuk menolak. Jika dalam Al-Quran tidak ditemukan
(apa yang kalian cari) maka ambillah sunahku yang telah lampau, jika dalam sunahku
tidak ditemukan, maka ambillah perkataan sahabatku, sungguh para sahabatku bagaikan
bintang-gemintang di langit. Manapun yang kalian ambil kalian akan mendapatkan

petunjuk. Perselisihan para sahabatku adalah rahmat bagi kalian” (HR. Baihaqi)

Jalal ad-Din as-Suyuti berkata: “dalam hadis ini terdapat beberapa poin penting, di
antaranya, jauh-jauh hari Nabi telah memberi peringatan akan adanya perbedaan pendapat
umatnya perihal masalah-masalah fikih. Ini merupakan suatu mukjizat yang luar biasa,
bahkan beliau juga meridhai, juga memuji hal itu dengan menganggapnya sebagai bentuk
rahmat dan pilihan bagi umatnya yang hendak menganut pendapat. Dari hadis di atas
dapat dipahami pula bahwa semua mujtahid selalu berdiri di atas kebenaran, tidak ada

yang salah dan tidak ada yang patut untuk dicela”.””

Dalam kitab-kitab sejarah disebutkan pada zaman kepemimpinan khalifah Harun ar-
Rasyid bahwa, kitab al-Muwatta’ milik Imam Malik menjadi kitab nomor satu dalam IImu
Hadis. Kitab itu telah masyhur di seantero kekuasaan dinasti Abbasiyah. Bahkan karena
hebatnya kitab itu, Khalifah Harun berkata: “Wahai Abu Abdillah, aku ingin

22 As-Suyuti, Jazil al-Mawahib. (Yaman, Dar al-Ilm 2015) h. 64

110


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

menggantungkan kitabmu di atas ka’bah agar semua umat dapat mengambil manfaat dari
ilmumu”. Imam Malik menjawab: “Wahai Khalifah, perbedaaan pendapat umat Nabi
adalah rahmat dari Allah, biarkan semua orang mengikuti apa yang menurutnya benar,

semua ulama berdiri di atas petunjuk Tuhan, semua atas kehendak-Nya”.

Dari beberapa alasan yang ditampilkan di atas, ulama banyak yang mendukung dan
menguatkan pendapat kedua. Jika melihat kondisi masyarakat di era modern ini, paksaan
mengikat diri dalam satu mazhab akan membuat banyak ibadah masyarakat awam batal,
sehingga ini sangat tidak relevan untuk diaplikasikan. Sebaliknya dengan memberi mereka
kebebasan bermazhab, maka corak as-samhah atau kemurahan dalam Islam akan semakin
tampak, tentu dengan beberapa batasan agar tidak semena-mena. Makna inilah yang

berusaha disampaikan oleh Nabi Muhammad saw. dalam sabdanya:

o
w-s 0% wd s 0 s
is “ o] Y
- —x

e .
>

“Aku diutus dengan membawa agama yang condong (terhadap kebenaran) sekaligus
kemurahan” (HR. Ahmad).

Talfiq
Setelah legalitas transisi mazhab dapat disimpulkan menurut pendapat yang kuat dan

melalui syarat-syarat taklid sebagaimana terurai, maka tahapan berikutnya agar transisi
mazhab dianggap sempurna adalah dengan memenuhi beberapa aturan fase kedua yang
bersifat predikatif epistemologis. Dalam konteks ini para ulama menyebutkan tiga

ketentuan:
1) Konsistensi bermazhab

Seseorang yang hendak berpindah mazhab harus konsisten, tidak boleh dikemudian hari
menarik kembali perilakunya yang sudah sejalan dengan pendapat mujtahid tertentu.
Beberapa klaim dari pakar ushul menyatakan bahwa syarat ini disepakati semua ulama,

namun pernyataan mentah ini masih banyak dikritik ulama setelah mereka, yang itu

semua bermuara pada tema ‘legalitas taqlid neo-predikatif’ ( Lol sas s Jz:dl).

2) Motivasi berpindah mazhab bukan karena memburu dispensasi

Penyebab utama seseorang berpindah mazhab adalah mencari keringanan, namun tidak
semerta-merta alasan ini dibenarkan. Ulama memberi batas, bila berpindah mazhab tapi
tidak mau menerima resikonya, melainkan hanya mengambil sisi ringan dari masing-
masing mazhab, maka perilaku tercela ini disebut tatabu’ ar-rukhas atau memburu

dispensasi.

111


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

3) Tidak mencampur dua pendapat yang melahirkan esensi baru di luar mazhab yang
diakui

Dalam melakukan transisi mazhab tidak boleh melalui cara mencampur dua pendapat yang
melahirkan esensi baru, serta tidak ada pendapat ulama satupun yang membenarkan esensi

tersebut.

Relasi antara aturan kedua dan ketiga punya nuansa holistikal dan atomistikal ( ¢ yec

esa>s). Tatabu’ ar-rukhas merupakan motif pelaku, sedangkan talfig merupakan teknis

dan regulasi. Seseorang yang berpindah mazhab dengan motif tatabu’ ar-rukhas belum
tentu dalam teknisnya terjerat talfig. Demikian juga sebaliknya, seseorang ketika
berpindah mazhab dengan mencampur dua pendapat belum tentu pula motifnya adalah

tatabu’ ar-rukhas, boleh jadi karena kondisi mendesak yang tidak memungkinkan.?

Talfig menurut mazhab Syafi'i

Problem talfig dalam mazhab Syafii telah banyak dibahas ulama mutaakhirin, utamanya
para nuzzar at-tarjth dan hamalatu al-figh. Jika ditelusuri lebih lanjut, ada beberapa
keterangan yang memberi informasi bahwa problem ini sudah disinggung secara implisit
oleh beberapa ashabul wujuh seperti Qadi Husain, Abu al-Ma’ali al-Juwaini atau Imam

Haramain, dan Ilkiya al-Harrasi.

Ibnu Daqiq al-id ketika membahas syarat transisi mazhab berkata:

e Je B p 30 puiE Y 5
“Tidak boleh berakibat terjadinya gambaran yang status kebatal bentuk tersebut
disepakati”

Dalam kitab at-Tamhid, al-Isnawi mengutip konsep yang senada dari Syihab ad-Din
al-Qarafi al-Maliki:

P
£

HFRHRN uu&w&@;ﬂawfupm\jg\me = 3 LK

xi\

25%’é

“Dalam legalitas taklid mazhab lain disyaratkan tidak berada dalam kondisi di mana

mazhab pertama dan kedua sepakat mengatakan batal”

Syarat ini yang kemudian dikembangkan oleh al-Isnawi dan menelurkan kasus

bilamana terdapat pernikahan tanpa dihadiri wali dan saksi, lalu kedua mempelai

# Doktor Ghazi al-Utaybi, at-Talfiq Baina Madzahib al-Fighiyyah. (Makkah: Jamia Umm al-Quro. 2019) h.18
24 Qudais al-Yafi'i, at-Tamazhub, (Shana’a: Markaz al-Khairat 2018) h. 183
%5 Jamal ad-Din al-Isnawi, at-Tamhid, vol. 2. (Beirut: DK Ilmiyah 2022) h. 56

112


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

berhubungan, maka badan keduanya berhak mendapat hadd. Pernikahan yang dilakukan
tanpa wali disahkan oleh Imam Abu Hanifah, sebab menurutnya perempuan punya hak
pernikahan otoritatif seperti halnya laki-laki, asalkan terdapat saksi nikah. Di sisi lain
Imam Malik mengesahkan pernikahan tanpa saksi nikah, namun harus tetap ada wali dari
pihak wanita. Kasus di atas tidak bisa diikuti sebab bermuatan talfig, kalaupun tetap
dilanggar bisa dijerat dengan pasal zina. Redaksi-redaksi seperti ini yang kemudian
dikembangkan dan disusun secara sistematis oleh ulama di masa setelahnya, seperti Ibnu

Hajar Ibnu al-Jamal, al-Khulaiji, as-Sayyid as-Samhudi, Qudais al-Yafi'i dan lain lain.

Secara garis besar ulama mazhab Syafi'i melarang tindakan taklid yang membuahkan
talfiq. Ketentuan ini disepakati secara universal, namun lebih detailnya talfiq seperti apa
yang dilarang? atau mungkin larangan itu benar-benar global? Merespon pertanyaan ini
ada dua pendapat. Pertama, menurut Ibnu Hajar segala macam bentuk talfiq dilarang secara
mutlak, tidak ada perincian dan pemilahan. Kedua, menurut Ibnu Ziyad, talfiq yang
dilarang adalah talfig yang berputar dalam satu gadiyah saja. Bilamana terjadi fenomena
talfig dalam dua qadiyah yang berbeda maka tidak perlu dipermasalahkan menurut versi

kedua ini.*

Dua teori di atas akan kentara perbedaannya dalam merumuskan hukum, seperti
dalam kasus seorang pria berwudhu sesuai dengan mazhab Syafi'i dia hanya mengusap satu
rambut kepala. Ketika salat dia beralih ke mazhab Hanafi dan menghadap tidak lurus ke
arah kiblat, melenceng beberapa derajat dari arah utama. Jika teori Ibnu Hajar
diimplementasikan, maka hukum salat seperti ini batal, dalam mazhab Syafii faktor
batalnya adalah kesalahan dalam arah salat yang seharusnya. Jika berbicara mazhab Hanalfji,
faktor batalnya adalah usapan kepala yang hanya satu rambut tidak bisa mewakili

kewajiban, sebab standar minimal usapan adalah seperempat besar kepala.

Namun jika teori Ibnu Ziyad yang diterapkan dalam kasus ini, maka hukum salatnya
adalah sah. Sebab meskipun diakui acuan dalam dua mazhab di atas, tetapi dianggap gagal
semuanya, sehingga permasalahan tersebut terjadi dalam dua qadliyah yang berbeda, yakni
qadiyah keabsahan wudhu dan keabsahan salat. Kontradiksi domestik tersebut hanya
berputar pada teknis talfig, bukan keberadaan talfiq itu sendiri.

Perlu dicatat adanya keterangan yang cukup problematis dalam kitab al-Khulaiji yang
menyatakan bahwa “dalam setiap mazhab terdapat pendapat yang membolehkan talfig. "
Klaim ini berimplikasi bahwa dalam mazhab Syafi'i pun semestinya terdapat pandangan

serupa. Namun, berdasarkan penelusuran yang dilakukan terhadap literatur internal

26 Zain ad-Din al-Malibari, Fath al-Mu’in. (Kediri: Maktabah as-Salam 2018) h. 206
?7 al-Khulaiji, al-Wasmu Fi al-Wasymi h. 55

113


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

mazhab Syafii, hingga kini belum ditemukan rujukan yang jelas mengenai tokoh atau
otoritas yang secara eksplisit mengemukakan dan melegitimasi gagasan tersebut. Oleh
karena itu, pernyataan dalam al-Khulaiji tampak bersifat generalisasi yang belum didukung

oleh bukti tekstual yang memadai, khususnya dalam konteks mazhab Syafi‘i.

Talfiq menurut mazhab Hanafi

Berdasarkan observasi dari ulama kontemporer, mayoritas ulama dalam mazhab Hanafi
menolak praktik talfig secara mutlak,® utamanya karena talfig berpotensi kuat
menimbulkan tatabu’ ar-Rukhas (memburu dispensasi) yang banyak dikecam pembesar
mazhab Hanafi. Namun pada kurun akhir, kalangan pro talfig mulai bermunculan, karya
demi karya mulai terbit dan dipublis secara masif. Di antaranya adalah at-Tarsasi, Abu
Sa’td al-Tmadi, Ibnu Nujaim, Maulana Amir Badsyah, Munib Afandi, Mulla Farukh dan
Abdurrahman al-Bahrawi. Banyak argumen ditampilkan mulai dari dalil konsensus pasif

(ijma’sukuti) dan kutipan dari ulama-ulama era dahulu. Berikut uraian secara ringkas:

1. Keterangan yang disampaikan oleh Sadr asy-Syari'ah

Jika seorang laki-laki melakukan pengobatan bekam, lalu bersentuhan kulit dengan
wanita maka semua ulama sepakat salatnya tidak sah, sebab bila merujuk mazhab Hanafi
dia telah melakukan bekam. Sedangkan bila merujuk ke mazhab Syafi'i, penyebabnya
karena dia telah menyentuh wanita.”? Kendati demikian, tidak sebaiknya salat seseorang
tersebut dihukumi batal, karena Abu Hanifah dan Syafii sama-sama berpotensi salah
dalam ijtihadnya, dua problem di atas adalah dua hal yang tidak korelatif, bisa saja hasil

ijtihad berbuah benar dalam satu kasus dan salah dalam kasus lain atau sebaliknya.

2. Keterangan yang disampaikan oleh Ibnu Nujaim

Maulana Qadhikhan berkata: menjual pertukaran tanah wakafan dengan harga
teramat rendah tidak diperbolehkan menurut Abu Yasuf dan Hilal, sebab status pengurus
wakaf sama halnya dengan orang yang mewakafkan, yang tidak boleh menjual-tukarnya
dengan harga teramat rendah. Andaikan Abu Hanifah meloloskan menjual pertukaran
harta wakaf pastinya beliau akan meloloskan pula penjualan dengan harga teramat rendah,
sebab seorang wakil transaksi boleh menjual dengan harga rendah. Menurut Ibnu Nujaim,
untuk keabsahan jual-tukar benda wakaf bisa mengikuti Abua Yusuf sedangkan untuk
keabsahan penjualan dengan harga rendah bisa mengikuti Aba Hanifah. Kesimpulan ini

ditopang dasar legalitas mencampur hukum dari dua pendapat.

8 Doktor Wahbah az-Zuhayli, al-Fighu al-Islami wa Adillatuhu vol. 16 (Egypt: an-Nur 2019) h. 167
¥ M. Nizar, Dkk, “Talfiq dan Mazhab (Menelaah Dinamika Talfiq Mazhab Dalam Kajian Ushul Figih”,
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 2, No. 1 (2024): 2

114


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

3. Keterangan yang disampaikan oleh Ibnu Mulla Farukh

Ketika Imam Abu Yusuf menjadi imam shalat Jum’at, seusai salat ada yang memberi
tahu terdapat bangkai tikus di wadah air tempat beliau mandi, Aba Yusuf berkata:
“baiklah, aku mengikuti pendapat Imam Malik bahwa bila air telah mencapai dua qullah,
tidak bisa terkena najis”. Padahal, semua teknis ibadah yang dilakukan Abu Yusuf sejalan

dengan mazhab Hanafi.

Masing masing dari contoh di atas mengandung formulasi talfig, yang kemudian
menjadi dasar legalitas talfig versi beberapa ulama Hanafiyah. Sebagaimana ciri khas

mereka, banyak menyimpulkan ushul dan kaidah fikih dari contoh parsial fikih.

Satu logika menarik sebagai bentuk pembelaan oleh kalangan minoritas
disampaikan oleh Amir Badsyah bahwa, “konsep talfiq akan dianggap batal menurut kedua
belah mazhab”. Ini merupakan pernyataan keliru, semisal Imam Malik ditanya bagaimana
status nikah pengikut mazhab Syafi'i yang tidak menyebutkan jumlah mahar dalam akad,
Imam Malik tidak mengatakan nikahnya batal. Begitupula Imam Syafi’l, tidak pernah
menganggap batal suatu pernikahan pengikut mazhab Malik yang dilakukan tanpa dihadiri
saksi. Ada sanggahan begini, anggapan tidak batal dari kedua imam itu kalau memang dia
melakukan sekaligus menjaga semua syaratnya, bukan ketika sebagian syarat diabaikan.
Ungkapan seperti ini dijawab dengan argumen bahwa, perbedaan dua gambaran di atas
tidak ada pengaruhnya, dalam gambaran pertama dia melakukan sebagian syarat, dalam
gambaran kedua dia memenuhi semua syarat. Bukankah melakukan sebagian syarat lebih
baik dari melakukan semuanya, sebab jika mujtahid A menganggap sah apa yang dia
lakukan dengan memenuhi semua syarat mujtahid B, maka mujtahid A akan lebih
menganggap sah jika syarat-syarat mujtahid B hanya dilakukan sebagian. Logikanya, jika
jauhnya perbedaan dengan pendapatnya saja dihukuminya sah, apalagi jika perbedaan
tersebut tidak begitu jauh. Selama ini belum ditemukan dalil yang mengharuskan

terpenuhinya semua syarat mazhab lain jika ingin berpindah kesana.*

Salah satu dari ulama yang diambil pendapatnya tidak lain adalah Kamal ad-Din Ibnu
al-Himam. Dari sekian argumen kalangan pro yang ditampilkan, yang menjadi fokus
kajian ini adalah yang terakhir. Dan mari kita lihat berikut adalah ulasan detail bagaimana

cara ulama memahami diksi Ibnu al-Himam:

3% Sayyid Amir Badsyah, Taisir at-Tahrir, vol. 4. (Beirut: DK Ilmiyah 2016) h. 254

115


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

a) Perkataan Ibnu Al-Himam dalam kitab Fath al-Qadir setelah mengkritik ulama
yang mewajibkan berpegangan hanya pada satu mazhab saja™

V5 paf N 45 58 LB ST s LIS i JRe 5T IR

i

Sk Hls B sl s

Jﬁ;ﬁu’” u\J\u;)&,J\)\J:J\ 2155 G HT Gy e el di

aJe B3 g A G R LAV A 500 02 U e el B

“Berdasarkan prasangka yang kuat, bahwa paksaan seperti ini dari para ulama
berfungsi menahan masyarakat yang memburu dispensasi syariat, karena kalau tidak
seperti itu masyarakat awam akan mengambil pendapat mujtahid yang paling ringan
dalam setiap permasalahan. Tapi saya tidak tahu bukti nash dan bukti logika mana
yang membuatnya tidak boleh? Jika ada orang mengambil pendapat mujtahid hanya
yang ringan-ringan saja — padahal Nabi Muhammad saw. sangat menyukai apa yang
meringankan ummatnya- saya belum pernah tahu dalil mana yang mencela

perbuatan semacam ini”

keterangan yang disampaikan Ibnu al-Himam tersebut membuktikan legalitas
perburuan dispensasi syariat, orang yang hanya mengambil pendapat ringan saja
diperbolehkan. Dan praktek talfiq tidak lain adalah mengambil sisi ringan dari kedua

mazhab.

b) Pernyataan Ibnu al-Himam dalam kitab Tahrir setelah menyampaikan legalitas

berpindah mazhab bagi seorang mugqallid

-

SV als S oed i) e B 3 Y5 Gl a8 w315 L 5555
G G E4 oy wde o 385w 2T e 3 0L Bn ol F 5p s e
23 3 B el e g fplin 5 58 ey G e S Y 8L el 135 e

Whiie cdas Vi s ells, 5591 58 &) 1 58 S Ll ks

“Dari hal tersebut (legalitas berpindah mazhab) dapat diambil konsep bahwa, orang

awam boleh mengikuti dispensasi syariat, bila ditinjau dari sisi syariat tidak ada

*'Tbnu al-Himam al-Hanafi, Fathu al-Qadir, vol. 2. (Beirut: DK Ilmiyah 2018) h. 211

116


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

larangan apapun (untuk melakukannya), sebab bagi siapapun berhak mengambil apa
yang menurutnya paling ringan jika dia memiliki akses, dengan praktek dia belum
mengambil pendapat lain dalam problem tersebut. Sebagian ulama era akhir
membatasi konsep di atas dengan, adanya kebolehan itu jika tidak sampai
menimbulkan ibadah yang dianggap batal oleh kedua mazhab yang diikuti. Bilamana
ada laki-laki mazhab syafi'i berwudhu dan dia meyakini bahwa menggosok anggota
wudlu bukan kewajibannya, lalu setelah berwudhu dia berbalik menggunakan
mazhab Imam Mailik yang menyatakan bahwa menyentuh lawan jenis tanpa syahwat
tidak mewajibkan wudhu. Jika setelah itu dia shalat, maka hukumnya diperinci.
Apabila dalam berwudhu dia sempat menggosok anggotanya, maka salatnya sah
menurut Imam Malik, namun jika tidak, maka shalatnya batal menurut mazhab
Syafi’i dan mazhab Maliki”

Banyak ulama memahami kutipan tambahan yang disampaian Ibnu al-Himam
berupa “sebagian ulama era akhir membatasi konsep di atas”, adalah bentuk penolakan
secara tersirat, sebab akan muncul kepahaman ulama kuno tidak menambahkan batasan
seperti yang ditambahkan ulama era akhir,* artinya ulama era kuno melegalkan berpindah
mazhab tanpa ada batasan dan aturan seperti itu, dan itulah pendapat yang dikuatkan Ibnu

al-Himam.»

Sebagian ulama lain setelah mendapati fakta bahwa yang dimaksud dari bahasa
“sebagian ulama lain” di atas adalah Syihab ad-Din al-Qarrafi al-Maliki, mereka semakin
mantap dengan anggapan penolakan yang dilakukan oleh Ibnu al-Himam di atas, karena
kecil kemungkinan Ibnu al-Himam yang berlabel Hanafiyah mengadopsi pola berpikir
salah satu pembesar Mazhab Maliki.**

Salah satu ulama yang men-justice kesimpulan ini adalah Ibnu Hajar yang

menyatakan:
b adlem, Ast 50 A8 Y5 4 EES Ll g el OYs 3y LT 5raldll 5153 $allss

s Uy GG

> Abu Fatah Abu Ghadah, Hamisy al-Ihkam fi Tamyizi al-Fatawa ani al-Ahkam. (Beirut: DK
[lmiyah 2021) h. 322

¥ Ibnu al-Jamal asy-Syafi'i, Fathu al-Majid. (Shana’a: Maktabah El-Nur 2027) h. 98

*Muhammad bin Farakh al-Makki, al-Qaulu as-Sadid fi al-Ijtihad wa at-Taqlid. (Egypt: alMostafa) h. 26

* Ibnu Hajar al-Haytami, Tuhfah al-Muhtaj, vol 10. (Beirut: DK Ilmiyah 2017) h. 340

117


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

“Pemahaman yang jelas dari ucapan Ibnu al-Himam adalah kebolehan talfiq, hal ini
melanggar konsensus juga, maka berfikirlah dan jangan tertipu dengan orang yang

mengambil ucapan sekilas pelanggar konsensus ini”

- Selain itu, dari kalangan ulama kontemporer ada Doktor Wahbah az-Zuhaili** dan
Doktor Hamdi Subhi Thaha~*’

< dez T 1< af F ORI 0.tz ﬁ: Ty c23 7 ~17 o293 of 3% % PR o -8 z£
ot &5 dI A5 51 35 Lallad Salall B 538 QU5 BRAS T G0 2Lyl Al JUSTI L
Calid)

“Adapun kamal Ibnu al-Himam tidak mensyaratkan hal itu, dia memperbolehkan
talfig bagi mugqallid secara mutlak meskipun dapat menimbulkan perburuan

dispensasi”

Sebelum membahas satu-persatu argumen diatas terdapat beberapa poin yang penting

dipahami sebagai pijakan dalam kajian ini:

a. Perbedaan ulama hanya berputar dalam memahami diksi-diksi serta indikator

yang mengantarkan kepada kesimpulan akhir;

b. Tidak ada redaksi nyata (sharih) dalam kitab Ibnu al-Himam mengenai legalitas

atau larangan talfig;

c. Sebagian menganggap redaksi Ibnu al-Himam berkualitas nyata (sarih), sebagian
lain menganggap hanya kemungkinan kuat (zahir), dan menurut lainnya bahkan

dianggap fana (ma'dim).

Setelah diteliti lebih cermat, kesimpulan dari masing masing argumen di atas
punya banyak kelemahan dan celah, sertabtidak mempertimbangkan konteks dan wacana

yang korelatif, berikut uraian detail dan penjelasannya:

Argumen pertama: Ibnu al-Himam dalam kitab Fath al-Qadir menyampaikan
legalitas memburu dispensasi syariat. Kesalahan pertama adalah pembahasan ini dibawa
dalam konsep talfig. Padahal belum tentu ulama yang membebaskan dispensasi diartikan

pula melegalkan talfig, sebab seperti yang telah dijelaskan titik utama keharaman talfiq

adalah keluar dari semua pendapat ulama (Y JI il o€ 7o) Sedangkan titik utama

¥ Doktor Wahbah az-Zuhayli, al-Fighu al-Islami wa-Adillatuhu vol. 16 (Egypt: an-Nur 2019) h. 167
” Doktor Hamdi Subhi Taha, al-Qaulu al-Mufid fi al-Ijtihad wa at-Tagqlid (Egypt: al-Azhar asy-Syarif 2024) h.
104

118


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

& [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(.'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

keharaman mencari dispensasi adalah berusaha melepas diri dari ikatan taklif atau (is, |~

aldl). Sehingga, kedua konsep di atas memiliki dua pilar berbeda yang tidak ada

kausalitas sama sekali, belum tentu kelegalan satu permasalahan akan berefek menular

pada yang lain.*®

Kesalahan kedua jika narasi Ibnu Al-Himam dipahami secara utuh kesimpulan
seperti itu akan terasa janggal, sebab narasi awal mengungkapkan ketidaksetujuan beliau
pada kalangan yang mengikat satu mazhab bagi orang awam. Lalu ditolaknya anggapan ini
dengan menampilkan pendapat pribadi sebagai pembanding, yaitu kebebasan berpindah
mazhab. Sama sekali tidak ada arah menuju legalitas talfig, sama halnya tidak ada arah

menuju larangan, artinya mutlak saja.

Argumen kedua: beberapa kalangan ulama memahami dalam kitab Tahrir-nya,
ketika mengutip pendapat al-Qarafi seputar larangan talfiq Ibnu al-Himam dianggap tidak
setuju, sebab ulama kuno banyak yang tidak memberi batasan dalam berpindah mazhab.39
Kajian ini bila merujuk pada kaidah mustalah al-fighiyyah akan berkesimpulan sebaliknya.
Dalam ilmu mushtalah terdapat kaedah:

1~ ?:/ 1-. A% 37 so 2/// o1, 1° - e}f.f <
59\;;.2:\&9@ jjéjljéjéj@c)jﬁd\ds\)lu\sl

“Bila para ulama mengutip pendapat dari ulama lain tanpa menampilkan kritikan,

maka mereka telah mengakui dan pertanda dia mengunggulkan pendapat tersebut”

Seperti yang tertera, diksi Ibnu Al-Himam tidak disertai penolakan ataupun
persetujuan. Namun dalam pendalaman kaidah ini ada kelanjutan, kadah ini tidak akan
berlaku bila pendapat yang dikutip benar-benar lemah hingga mustahil pengutip setuju,
namun lagi-lagi justru mayoritas ulama menguatkan larangan talfig bukan
melemahkannya. Kalaupun muncul anggapan bahwa ulama sebelum era al-Qarafi
melegalkan talfig melalui diksi tersebut, maka salah, sebab sebelum era al-Qarafi belum

terdapat bahasan mengenai talfiq, melainkan hanya sebatas legalitas transisi mazhab.

Satu alibi lain disampaikan bahwa Ibnu al-Himam tidak mungkin mengadopsi
pendapat dari ulama yang berbeda mazhab. Jika berbicara furu’ (cabangan hukum) fikih
tentu presumsi di atas bisa diterima, sebab ulama mazhab akan mengembangkan furu’
sejalan dengan konsep imamnya. Namun diksi Ibnu al-Himam yang mengutip pendapat al-
Qarafi bukan dalam alur pengembangan furu’ fikih, melainkan justru ini adalah bahasan

taklid pada kitab Tahrir dalam diskursus ushul fikih. Banyak dijumpai ulama ushul

3% Abdu al-Ghani an-Nabulsi, Khulasah at-Tahgqiq (Kediri: Dzannurain 2019) h. 35
¥ Abdu al-Ghani an-Nabulsi, Khulasah at-Tahgiq (Kediri: Dzannurain 2019) h. 33

119


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

mengadopsi pendapat lintas mazhab yang cocok dengan pola berpikirnya dan dianggap

kuat, sebab fan ushul fikih adalah tentang teori.

Jika disederhanakan apakah kutipan dari al-Qarrafi benar-benar disetujui Ibnu al-
Himam atau tidak? Sepanjang kajian di atas semakin menguatkan kesetujuan beliau atas
kutipannya.* Bukti sederhana lagi adalah andaikan Ibnu al-Himam tidak setuju dengan
kutipan itu, seharusnya narasi yang disampaikan adalah dengan menyatukan topik tatabu’
ar-rukhas dengan talfig, bukan malah memisah dua konsep di atas, apalagi mengutip al-
Qarrafi yang tegas melarangnya, statemen pembelaan ini juga ditolak oleh Ibnu al-Jamal,*

Sebagaimana keterangan di bawah ini:

P ”"’La \f.jwb..J\ pi de ) \_);-j\iﬁ’cd//’

Memasukan bahasan talfig ke dalam dispensasi syariat sangat sulit dicerna logika,
sebab perbedaan prinsip dua konsep di atas cukup mencolok. Kalaupun diandaikan
memang demikian, maka kualitas pemahaman seperti itu sebatas zahir, sedangkan kutipan
dari al-Qarafi bersifat sarih atau iqtida, yang keduanya memiliki kasta lebih tinggi

ketimbang zahir.

Dalam kaedah memahami ucapan ulama terdapat kaidah:

7 8 355 el B35 435 2lasdyls 2Lad) 511,88 OB 2150 &3 2l 3 5 353id
“Sebuah mafhum tidak dapat menyanggah sarih, baik mafhiim itu berupa zahir atau
iqtida’, sedangkan iqtida’adalah kasta diatas zahir’

KESIMPULAN

Beberapa argumen yang telah diurai membuktikan tuduhan legitimasi talfiq kepada Ibnu
al-Himam sama sekali tidak bisa diterima. Mayoritas argumentasi dan paradigma yang
digunakan sangat kontradiktif secara diskursus mustalahat al-fighiyyah, dari sisi empiris,
teks Ibnu al-Himam sendiri tidak memiliki signifikasi yang jelas, kondisi ini telah masuk
dalam larangan penisbatan pendapat kepada pembuat wacana. Lagipula bila hendak
diputuskan demikian, tentu akan menyalahi suara mayoritas dalam internal mazhab
Hanafi yang menolak talfig, maka sah jika dikatakan pendapat ini lemah ditinjau dari
kedekatan dengan corak mazhab Hanafiyyah.

“* Tbnu Amir al-Haj, at-Tagqrir wa at-Tahbir Vol. 2 (Beirut: DK Ilmiyah 2022) h. 244
“'Tbnu al-Jamal asy-Syafi’i, Fathu al-Majid. (Shana’a: Maktabah El-Nur 2027) h. 104

120


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

DAFTAR PUSTAKA
Alawy, Faazal. 2025. Permata Bani Muthalib. Kwagean.

Abdullah, Faishal. 2011. At-Tabyin fi Ma Yu'tamadu min Kalam al-Muta'akhkhirin. Kuwait:
al-Mansyurat.

Abidin, Ibnu. 2018. al-Ugud ad-Durriyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-Timiyyah.

Abu Ghuddah, Abu Fath. 2021. Hashiyat al-IThkam fi Tamyiz al-Fatawa ‘ani al-Ahkam.
Beirut: Dar al-Kutub al-TImiyyah.

Afandi, Hasan. 1334 H. Risalah fi at-Talfiq wa at-Taqlid. Damaskus: Rawdah al-Sham.

Alfarizi, Mudrik. 2024. “Ijtihad, Taqlid, dan Talfiq.” 1-13.

al-Ghazali. 2010. al-Mustasfa. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

al-Hanafi, Ibnu al-Himam. 2018. Fath al-Qadir. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

al-Haytami, Ibnu Hajar. 2017. Tuhfat al-Muhtaj. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

al-Isnawi, Jamal ad-Din. 2022. At-Tamhid. Beirut: Dar al-Kutub al-TImiyyah.

al-Khuzami, Fahad bin Abdullah. 2015. Al-Iqlid fi Fatawa at-Tamadhhub wa al-Ijtihad wa at-
Taqlid. Yaman: Maktabah Ba Sa‘adan.

al-Mahalli, Jalal ad-Din. 2019. Sharh Badr at-Tali* ‘ala Matn Jam® al-Jawami’. Beirut: Dar al-
Kutub al-TImiyyah.

al-Makki, Muhammad bin Farakh. al-Qawl as-Sadid fi al-Ijtihad wa at-Taqlid. Mesir: al-
Mustafa.

al-Malibari, Zain ad-Din. 2018. Fath al-Mu‘in. Kediri: Maktabah Assalam.

al-Manzar, Ibnu. 2004. Lisan al-Arab. Beirut: Dar al-Kutub al-Timiyyah.

as-Subki, Ali bin Abdul Kafi. 2021. al-Ibhaj Sharh al-Minhaj. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[Imiyyah.

as-Subki, Ali bin Abdul Kafi Taj ad-Din. 2014. Matn Jam’ al-Jawami’. Beirut: Dar al-Kutub
al-Timiyyah.

as-Suyuti, Jalal ad-Din. 2017. Bughyat al-Wu'at. Kairo: al-Maktabah al-Shamilah.

———. 2015. Jazil al-Mawdhib. Yaman: Dar al-Tlm.

as-Syatiri, Habib Ahmad. 2018. Sharh Bughyat al-Mustarshidin. Mesir: Dar al-Minhaj.

121


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah o

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

al-‘Utaybi, Ghazi. 2019. at-Talfiq Bayna al-Madhahib al-Fighiyyah. Makkah: Jamiah Umm
al-Qura.

al-Yafi'i, Qudais. 2018. at-Tamadhhub. Shana‘a: Markaz al-Khayrat.

al-Khulaiji. al-Wasm fi al-Wasmi. Kairo: Markaz Abdullah Fahd.

an-Nabulsi, Abdu al-Ghani. 2018. Khulasah at-Tahqiq. Kediri: Dzannurain.

asy-Syafi'i, Ibnu al-Jamal. 2027. Fath al-Majid. Shana‘a: Maktabah El-Nuar.

az-Zabidi, Sayyid Murtada. 2012. Qamiis Taj al-‘Arus. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

az-Zuhayli, Wahbah. 2019. al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Mesir: an-Ndar.

Badsyah, Sayyid Amir. 2016. Taysir at-Tahrir. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Istigamah, Muhammad, Islahuddin Ramadhan Mubarak, and Riki Rivaldi Sagena. 2023.
“Konsep al-Talfiq Fugaha’.” Islamic Law Review 4, no. 1: 134-151.

Mayman, Nasher Abdallah. 2011. at-Talfiq fi al-Ijtihad wa at-Tagqlid. Maroko: Hidayah al-
Hidayah.

Nizar, Muhammad, et al. 2024. “Talfiq dan Mazhab: Menelaah Dinamika Talfiq Mazhab
dalam Kajian Ushul Fiqih.” Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 1: 1-19.

Taha, Hamdi Subhi. 2024. al-Qawl al-Mufid fi al-Ijtihad wa at-Tagqlid. Mesir: al-Azhar ash-
Sharif.

Ulya, Alfan, et al. 2024. “Tagqlid, Ittiba, Talfig, dan Ijtihad dalam Ushul Fikih.” Ummul

Qura: Jurnal Institut Pesantren Sunan Drajat Lamongan 19, no. 2: 79-85.

122


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

