
 
 

21 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Epistemologi Tahqīq al-Manāṭ sebagai Wacana Integrasi Keilmuan Lain 
dalam Fiqh Sosial: Studi Batasan Integrasi Keilmuan Lain dalam Fikih Sosial 

Ahmad Faizul Albab  
Ma’had Aly Pesantren Maslakul Huda Pati 

faizulalbab2003@gmail.com  

Abstract  
Social Fiqh (Islamic jurisprudence) contextualizes fiqh to address contemporary issues in accordsance with 
public welfare (maslahah). This process of contextualization necessitates openness to developments in 
science, technology and the social sciences. Based on this premise, this study aims to formulate conceptual 
boundaries for the scientific integration into Social Fiqh. This study employed a descriptive approach 
with content analysis. Utilizing the theory of Tahqīq al-manāṭ, it examines the actual limits of 
incorporating other sciences into the framework of Social Fiqh, an aspect that has not been thoroughly 
explored. Tahqīq al-manāṭ is a methodological tool used to determine the concrete and factual reality of 
the issue under examination. The findings indicate that one of the key considerations in addressing 
problems from a Social Fiqh perspective is incorporating insights from other disciplines. Through Tahqīq 
al-manāṭ, it becomes evident that the boundary for integrating external sciences lies in their function as 
tools for understanding the contextual reality of the issue. This boundary must be maintained so that 
legal rulings derived through Social Fiqh remain grounded in and are not detached from transcendental 
textual sources. The relationship between Social Fiqh and scientific findings operates in a circular, 
reciprocal manner, allowing a constructive dialogue among the logic of uṣūl al-fiqh (principles of 
jurisprudence), scientific knowledge, and the resulting fiqh rulings. This study contributes to the 
reinterpretation and clarification of the boundaries of interdisciplinarity within Social Fiqh. 

Keywords: Social Fiqh, Tahqīqul al-Manāṭ, Scientific Integration, Principles of Jurisprudence, 
Reinterpretation, Interdisciplinarity. 

Abstrak 
Fiqh sosial (yurisprudensi Islam) memposisikan fikih dalam konteks untuk menjawab isu-isu 
kontemporer sesuai dengan kemaslahatan umum (maslahah). Proses kontekstualisasi ini 
menuntut keterbukaan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan ilmu sosial. 
Berdasarkan premis ini, studi ini bertujuan merumuskan batas-batas konseptual untuk integrasi 
keilmuan lain ke dalam fikih sosial. Studi ini menggunakan pendekatan deskriptif dengan 
analisis konten. Dengan memanfaatkan teori tahqīq al-manāṭ, penelitian ini mengkaji batas 
nyata dalam mengintegrasikan ilmu lain ke dalam kerangka Fikih Sosial, sebuah aspek yang 
belum banyak dieksplorasi. Tahqīq al-manāṭ adalah alat metodologis yang digunakan untuk 
menentukan realitas konkret dan faktual dari isu yang sedang dibahas. Temuan menunjukkan 
bahwa salah satu pertimbangan utama dalam menangani permasalahan melalui perspektif fikih 
sosial adalah dengan memasukkan wawasan dari disiplin ilmu lain. Melalui tahqīq al-manāṭ, 
tampak bahwa batas pengintegrasian ilmu eksternal terletak pada fungsinya sebagai alat untuk 
memahami kenyataan kontekstual dari masalah yang dihadapi. Batas ini harus dijaga agar 
ketetapan hukum yang dihasilkan melalui fikih Sosial tetap berpijak dan tidak terlepas dari 
sumber-sumber tekstual transendental. Hubungan antara fikih Sosial dan temuan ilmiah 
berjalan secara sirkular dan timbal balik, sehingga tercipta dialog konstruktif antara logika uṣūl 
al-fiqh (prinsip-prinsip yurisprudensi), pengetahuan ilmiah, dan ketetapan fikih yang 
dihasilkan. Studi ini berkontribusi pada reinterpretasi dan penjelasan batas-batas interdisipliner 
dalam fiqh sosial. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
mailto:faizulalbab2003@gmail.com


 
 

22 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Kata Kunci: Fiqh Sosial, Tahqīq al-Manāṭ, Integrasi Keilmuan, Prinsip Yurisprudensi, 
Reinterpretasi, Interdisipliner. 

PENDAHULUAN 

Kiai Muhammd Ahmad Sahal Mahfudz (2014) merupakan salah satu Ulama yang selalu 
mengedepankan pentingnya kontekstualisasi fikih, dengan tujuan untuk menjawab 
problematika masyarakat. Fikih memiliki karakteristik yang unik, yaitu intervensi “samawi”, 
baik pada masa perintisan oleh imam madzhab maupun masa pengembangan oleh para 
ulama setelahnya. Itu artinya, fikih tidak serta merta lahir dari atau untuk masyarakat dan 
otoritas politik. Akan tetapi, fikih adalah disiplin ilmu yang memadukan unsur teks 
transendental dan kondisi aktual masyarakat di bumi, kondisi lokalitas dan universalitas, 
serta memadukan wahyu dan akal pikiran.1 Untuk memadukan antara dua unsur ini, 
diperlukan suatu metode yang mampu memenuhi usaha kontekstualisasi fikih. Fikih yang 
secara istilah mengandung diksi al-muktasab (dikerjakan/digali), mengindikasikan bahwa 
fiqh lahir dari sebuah rangkaian dan penalaran kerja intelektual. Sehingga sifatnya yang 
muktasabi, meniscayakan akan adanya perubahanproduk-produk hukumnya.2 

 Fikih secara terminologi adalah ilmu yang membahas hukum-hukum yang 
berhubungan dengan mukallaf. Dengan bahasa lain, fikih adalah kumpulan hukum Islam 
atau yurisprudensi dalam Islam. Sebagai kompendium (kumpulan) yurisprudensi dalam 
Islam, ia memiliki sistematika dan karakteristik tersendiri. Konsekuensinya, untuk 
menetapkan dan menggali suatu hukum, fiqh dibantu dengan disiplin ilmu Ushul Fikih dan 
Kaidah Fikih yang bersifat aghlabiyyah (umum).3 Artinya sistematika dan seperangkat 
penalaran yang disuguhkan oleh ushul al-fiqh dan qawa’id al-fiqhiyyah sebenarnya adalah 
sarana penunjang kontekstualisasi fikih itu sendiri.  

 Tidak jarang sebagian kaum muslim melihat fikih sebagai perangkat yang formal. 
Mereka terjerat pada asumsi formalistik yang disuguhkan fikih, bahkan sebagiannya lagi 
menganggap bahwa fikih tak ubahnya seperti “Al-Qur’an”, yang dianggap sebagai kitab suci. 
Jika kita selalu terjebak pada pola pemikiran formalistik ini, dikhawatirkan masyarakat akan 
kabur dari fikih itu sendiri, karena jika urusan masyarakat tidak terjiwai dengan fikih, 
sungguh mereka sedang menjauh dari fikih itu sendiri. Usaha kontekstualisasi fikih 
sebenarnya bukanlah usaha untuk meninggalkan dan menanggalkan fikih secara mutlak. 

 
1 Sahal Mahfudz, Nuansa Fiqh Sosial, (Yogyakarta: LKiS, 2011), Xxiv.  
2 Kata pengantar yang ditulis oleh Kiai sahal Mahfudz dalam Aḥkām al-Fuqahā’ fī Muqarrarāt Mu’tamarāt Nahḍat 
al-‘Ulamā’, (Surabaya: Khalista, 2019), X-xi. 
3 Sahal Mahfudz, Nuansa Fiqh Sosial, 22-23. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

23 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Melainkan dengan usaha ini, urusan dan perilaku masyarakat akan lebih terjiwai dengan 
fikih secara konseptual dan strategis, lebih-lebih merupakan usaha pengembalian 
problematika masyarakat terhadap aturan fikih.4 

Gagasan fikih sosial secara historis muncul sejak tahun 1994 dengan diwakili sebuah 
buku yang merepresentasikan pemikiran Kiai Sahal yang berjudul “Nuansa Fiqh Sosial”.5 
Secara istilah, fikih sosial adalah mengetahui hukum-hukum syariat yang digali dari teks 
untuk kemaslahatan umat.6 Pengimbuhan diksi “untuk kemaslahatan umat” ini sengaja 
dilakukan dengan dua alasan, bahwa tujuan fikih hadir di tengah-tengah manusia adalah 
untuk menciptakan keseimbangan tugas kemanusiaan dan merealisasikan kemaslahatan. 
Dari terealisasinya dua tujuan ini, maka kebahagiaan dunia dan akhirat dapat terwujud 
dalam kehidupan manusia. Hal ini juga akan menguatkan makna fikih yang tidak hanya soal 
teks, namun juga konteks.7 

Dalam proses pengembangan fikih sosial, Kiai Sahal berupaya untuk 
menyeimbangkan antara teks dengan temuan sains, teknologi dan ilmu sosial, dalam 
mencari solusi untuk kemaslahatan.8 Kiai Sahal menganggap bahwa penyeimbangan 
tersebut dibutuhkan, karena para ulama penyusun dan pembentuk fikih dahulu selalu 
mengintegrasikan ilmu di luar fikih ke dalam fikih untuk menyimpulkan sebuah hukum 
dalam sebuah masalah. Misalnya ilmu falak dan ikhtilaf mathla’ dalam penetapan awal 
Ramadhan dan Syawal, mengetahui kiblat dan waktu shalat dan penemuan obat-obatan  .9 
Sehingga penyuguhan akan kebutuhan integrasi keilmuan lain dalam fikih ini menunjukkan 
bahwa fikih adalah produk ijtihad.10 

Kebutuhan akan integrasi keilmuan lain dalam sebuah penetapan hukum fikih pada 
dasarnya telah direkomendasikan oleh halaqah dan muktamar agar forum bahtsul masail yang 

 
4 Sahal Mahfudz, Nuansa Fiqh Sosial, 23-24 
5 Akan tetapi secara kurtural, gagasan ini telah hadir jauh sebelum buku ini terbit pada tahun 1994. Hal ini 
dibuktikan dengan berbagai tulisan Kiai Sahal yang telah hadir sejak tahun 1995. (Nuansa Fiqh Sosial, Sahal 
Mahfudz), hal. 397-404. Lihat juga Mengudar (Istilah) Metodologi Fiqh Sosial, Ahmad Dimyathi dkk, (Pati: Mafa 
Press, 2023), 6. 
6 Pentertian ini merupakan sebuah pengembangan dari Para Peneliti yang berafiliasi dengan Pusat FISI, yang 
berada di Institut Pesantren Mathali’ul Falah. Lihat: Umdah El Baroroh dan Tutik Nurul Jannah, Fiqh Sosial 
Masa Depan Fiqh Indonesia (Pati: Mafa Press, 2023), 42.  
7 Umdah El Baroroh dan Tutik Nurul Jannah, Fiqh Sosial Masa Depan Fiqh Indonesia, 58. 
8 Ahmad Dimyathi dkk, Mengudar (Istilah) Metodologi Fiqh Sosial, hal. 6. 
9 Sahal Mahfudz, Nuansa Fiqh Sosial, 34. 
10 Kata pengantar yang ditulis oleh Kiai sahal Mahfudz dalam Aḥkām al-Fuqahā’ fī Muqarrarāt Mu’tamarāt 
Nahḍat al-‘Ulamā’, xi. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

24 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

dibahas oleh syuriah diberi tashawwur mas’alah agar masalahnya jelas dan nyata. Kepastian 
hukum tersebut pada akhirnya dapat diputuskan secara terpadu dengan melibatkan orang-
orang yang ahli dan profesional di bidang permasalahan yang sedang dikaji. Proses integrasi 
dengan alternatif ini dirasa penting guna menjawab suatu masalah tanpa mendapat risiko 
hukum.11 Oleh karena itu, penulis mencoba menawarkan teori “Tahqīq al-Manāṭ” sebagai 
sebuah teori integrasi keilmuan lain dalam penetapan hukum fikih. 

Dalam penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Syaifuddin, tahqīq al-manāṭ sebagai 
teori dalam fikih sosial adalah bagian dari kontekstualisasi hukum fikih. Menurutnya, 
masalah kependudukan, distribusi zakat dan lokalisasi prostitusi, memprioritaskan kualitas 
anak dari pada kuantitas, merupakan bagian kontekstualisasi fikih sosial berbasis tahqiq al- 
manath.12 Penelitian lain yang dilakukan oleh Julhaidir, mengenai tahqiq al-manath sebagai 
cara memverifikasi hukum vaksin yang mengandung lemak babi, yang menyimpulkan 
bahwa penggunaan vaksin yang mengandung lemak babi tidak diperbolehkan karena belum 
mencapai taraf dharurat.13 Lalu Toriq Azzam, meneliti penggunaan tahqiq al-manath sebagai 
basis dalam menganalisis rumah perlindungan pekerja sebagai pengganti mahram. 
Menurutnya, rumah perlindungan perempuan adalah solusi yang sangat relevan sebagai 
perlindungan perempuan di tempat kerja, yang mencakup pencegahan, penerimaan 
pengaduan pendampingan, sebagai pengganti kewajiban perempuan keluar dengan 
mahram.14 

Persamaan penilitian penulis dengan tiga penilitian di atas dari segi objek formal, 
yaitu tahqīq al-manāṭ sebagai landasan dalam memecahkan solusi fikih. Sebuah 
permasalahan yang membutuhkan untuk dikaji ulang secara mendalam dengan pendekatan 
tahqīq al-manāṭ. Sedangkan letak perbedaannya dikarenakan dua hal. Pertama, wacana tahqīq 
al-manāṭ sebagai landasan integrasi keilmuan dalam fikih sosial. Kiai Sahal maupun para 
pengembang fikih sosial belum secara jelas memetakan dan memberi batasan bagaimana 
seharusnya keilmuan lain bediaolog dengan fikih sosial. Kedua, penyuguhan interpretasi 
ulang terhadap integrasi keilmuan dengan pendekatan tahqīq al-manāṭ.  

 
11 Sahal Mahfudz, Nuansa Fiqh Sosial, 34. 
12 Ali Ahmad Syaifuddin, Menilik Teori Tahqiqul Manath Di Dalam Fiqh Sosial Kiai Sahal, (Jurnal Of Low and 
Policy Studies, Volume 1 No. 1 Juni 2024), 24.  
13 Julhaidir Purba dan Dhiyauddin Tanjung, Vaksin yang Mengandung Minyak Babi Di Masa Pandemi Menurut 
Hukum Islam, (Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, Vol. 10, No. 02, 2022).  
14 Toriq Azzam Khan dan M. Ainur Rofiq, Analisis Rumah Perlindungan Pekerja Perempuan Sebagai Pengganti 
Mahrom Prespektif Tahqiqul Manat. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

25 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Tahqīq al-manāṭ sebagai salah satu wacana dalam ushul fikih merupakan sebuah 
metode untuk mengetahui bagaimana gambaran nyata suatu permasalahan terjadi. Karena 
berbicara tentang sesuatu adalah derivasi dari penggambaran hakikatnya (mahiyyah).15 Oleh 
karena kenyataan bahwa semakin tersingkirkannya pengembangan ilmu lain dalam tubuh 
masyarakat muslim, ditambah dengan kebutuhan untuk mengetahui gambaran nyata sebuah 
masalah, maka penulis mencoba untuk membicarakannya dengan wacana epistemologi 
tahqīq al-manāṭ. Rumusan masalah dalam penelitian ini antara lain: pertama, mengupas 
bagaimana upaya integrasi keilmuan lain dalam tubuh fikih sosial dengan menggunakan 
perspektif tahqīq al-manāṭ; kedua, bagaimana batasan-batasan fikih di tangan madzhab bisa 
berubah sebab konteks dan waktu; dan ketiga, bagaimana pola epistemologi  tahqīq al-manāṭ 
dalam mengintegrasikan keilmuan lain dalam fikih sosial.  

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan metode deskriptif melalui 
analisis isi (content analysis). Penulis mencoba menguraikan teks yang ditulis Kiai Sahal yang 
memberikan arah pada relevansi dan signifikansi integrasi keilmuan. Kemudian 
mengungkapkan penafsiran para peneliti fikih sosial terkait integrasi keilmuan Kiai Sahal. 
Penulis juga mencoba memberikan pola integrasi berbasis tahqīq al-manāṭ ini dengan pola 
integrasi keilmuan yang disuguhkan Amin Abdullah. Pengumpulan data dalam penelitian 
ini berbasis pustaka, dari pendapat para ulama, baik klasik maupun kontemporer. Teknik 
analisis data penelitian ini menggunakan empat bagian, pengumpulan data, reduksi data, 
penyajian data dan penarikan kesimpulan. Fokus analisis dalam penelitian ini adalah 
bagaimana hukum fikih mengharuskan untuk meminjam keilmuan lain dalam kacamata 
tahqīq al-manāṭ, lalu memberikan batasan-batasan terhadap proses integrasi tersebut dalam 
fikih sosial. Sehingga, hasil dari penelitian ini diharapkan mampu untuk memberikan satu 
wacana baru dalam pengembangan fikih pada umumnya dan fikih sosial khususnya, yang 
mampu berdiaolog dengan ilmu lain. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pengertian dan Istilah-Istilah dalam Tahqīq al-Manāṭ 
Penyuguhan fikih yang kontekstual dan strategis dikaji melalui metode tahqīq al-manāṭ 
dalam istilah Ushul Fiqh. Istilah ini pertama kali disuguhkan oleh Imam al-Ghazali (1111 M) 

 
15 Aḥmad bin Aḥmad Zarrūq al-Fāsī, Qawā‘id at-Taṣawwuf, (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005), 21. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

26 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

dalam al-Mustaṣfā-nya.16 Tahqīq al-manāṭ adalah dua kalimat yang disusun dengan susunan 
idlafi. Tahqīq berasal dari kata: Haqqa Syai'un Iżā Śabata, sesuatu tersebut menjadi tetap atau 
pasti. Sedang al-manāṭ berasal dari kata nauth, yang berarti penggantungan.17 Menurut al-
Ghazali, maksud dari al-manāṭ dalam sebuah hukum adalah sesuatu yang dijadikan sebagai 
sandaran dan alamat (tanda) sebuah hukum. Beliau cenderung memang menyamakan 
manath hukum dengan ilat hukum.18 

Tahqīq al-manāṭ secara istilah adalah pemastian suatu ‘ilat dalam sebuah kasus.19 
Definisi ini masih cukup sederhana, sehingga perlu untuk mendatangkan definisi lain. Imam 
Baidhowi, mendefinisikan tahqīq al-manāṭ dengan lebih spesifik, yaitu meneliti dan 
menetapkan ‘ilat yang telah disepakati dalam sebuah far’ (kasus fikih).20 Sementara as-Subki 
menuliskan konsep tahqīq al-manāṭ ini dalam salah satu cara penemuan ‘ilat dalam qiyas. 
Padahal oleh Imam Ghazali, tahqiq al-manath tidak hanya sebagai konsep untuk penetapan 
ilat, akan tetapi lebih dari itu, tahqiq al-manath merupakan istilah yang digunakan setelah 
seorang mujtahid melakukan dua proses, yaitu takhrij al-manath dan tanqih al-manath. 
Sehingga takhrij al-manath dan tanqih al-manath merupakan tugas dari Mujtahid, sedangkan 
tahqiq al-manath dapat dilakukan oleh seorang muqallid (penganut madzhab), mutafaqqih 
atau mufti.21 Sedangkan Imam asy-Syathtibi, memberikan definisi tahqīq al-manāṭ dengan 
lebih luas, yaitu proses spesifikasi hukum yang telah ditetapkan oleh sebuah dalil pada mahal 
al-hukm (objek hukum), yaitu orang mukalaf. 22  

Al-Ghozali maupun asy-Syathibi mencoba untuk memberikan konsep tahqīq al-
manāṭ tidak hanya pada tataran penetapan ‘ilat qiyas, lebih dari itu, tahqīq al-manāṭ 
dikembangkan sebagai sebuah cara analisis dalam menetapkan hukum pada sebuah 
persoalan masyarakat. Bahkan asy-Syathibi memaparkan bahwa salah satu ijtihad penetapan 

 
16 Hal ini telah disebutkan oleh Imam ar-Razi (1209 M) dalam al-Mahshul-nya, yang menyatakan bahwa tahqiq 
al-manath, takhrij al-manath dan tanqih al-manath adalah istilah-istilah yang disodorkan oleh Imam Ghazali. 
Sumber: Fakhr ad-Dīn ar-Rāzī, al-Maḥṣūl, (Beirūt: Mu’assasat ar-Risālah, 1997 M), vol. 5, 20. 
17 ‘Abdullāh bin Bayyah, Īthārāt Tajdīdiyyah fī Ḥuqūl al-Uṣūl, (tanpa pencetak dan tahunnya), Hal. 101.  
18 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, (Lubnān: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2022), 437. 
19 Zakariyyā al-Anṣārī, Ḥāshiyah ‘alā al-Maḥallī ‘alā Jam‘ al-Jawāmi‘, (ar-Riyāḍ: Nasyrun, 2007 M), Vol. 3, 394. 
20 ’Ilat yang telah disepakati ini tidak hanya pada nas dan ijma’, lebih dari itu, yaitu sembilan cara masalik al-‘ilat 
yang telah ada. Penetapan ini tidak serta merta dikatakan sebagai qiyas, melainkan disebut sebagai perealisasian 
hukum kulli pada far’ (juz’i). Lihat: catatan kaki kitab Al-Muwafaqot (Lebanon: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1441 
H). 
21 Ḥasan ibn Muḥammad ath-Thur, Ḥāshiyat aṭ-Ṭūr ‘alā Sharḥ al-Maḥallī ‘alā Jam‘ al-Jawāmi‘, (Berut: Dār al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1445 H), Vol. 2, 337. 
22 Abū Isḥāq ash-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Fiqh, (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009), 775. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

27 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

hukum pada mukallaf ialah melalui tahqīq al-manāṭ.23 Hal ini karena hukum sebelum 
diterapkan bersifat abstrak dan umum, sifatnya yang abstrak dikarenakan hukum tersebut 
masih berada dalam pikiran, sedangkan sifatnya umum karena hukum tidak berlaku pada 
satu orang, akan tetapi untuk semua orang. Maka tahqīq al-manāṭ adalah jalan keluar atas 
dua masalah ini.24 

 Setelah menjabarkan pengertian tahqīq al-manāṭ, penulis akan menjelaskan cara 
pengaplikasian metode ini untuk mentransformasikan hukum fikih pada sebuah kasus. 
Penulis menggunakan pendekatan yang telah dikontruksikan al-Ghazali dalam 
pengoprasian tahqīq al-manāṭ, yakni silogisme kategoris. Al-Ghazali menyebut istilah 
silogisme tersebut dengan istilah “an-namath al-awwal”.25 Misalnya pernyataan “setiap 
minuman yang memabukkan hukumnya haram” diletakkan sebagai muqaddimah Kulliyyah 
dan perkataan “minuman arak itu memabukkan” sebagai muqaddimah juz’iyyah. Proposisi 
muqaddimah kuliyah dihasilkan dari dalil-dalil syariat yang mu’tabar. Sementara proposisi 
muqaddimah juz’iyyah merujuk dari hasil analisa seseorang dengan menggunakan perangkat 
pengetahuan yang relevan dan dapat menguak bahwa minuman arak adalah yang 
memabukkan.26 

 Dari paragraf ini dapat dikatakan bahwa posisi tahqīq al-manāṭ sebagai 
kontekstualisasi fikih berada pada tataran muqaddimah juz’iyyah. Dari contoh tersebut, jika 
penelitiannya menyatakan bahwa “minuman arak” terkonfirmasi memabukkan, maka 
natijah (kesimpulan) dari analisa tahqīq al-manāṭ tersebut menghasilkan pernyataan bahwa 
“minuman arak itu haram”. Namun jika minuman arak terkonfirmasi tidak memabukkan, 
maka aplikasi dan penetapan hukum haram tersebut tidak bisa diterapkan.   

 Al-Ghazali mengistilahkan proses pemastian suatu ‘ilat hukum pada satu kasus 
dengan istilah “al-ijtihād”. Tentu ijtihad ini tidak berarti ijtihad secara istilah yang memiliki 
objek dalil dan menjadi tugas dari ulama mujtahid. Menurutnya, ijtihad dalam tataran tahqīq 
al-manāṭ ini bersifat dlarūrah, artinya menjadi sebuah kebutuhan mendesak karena 
permasalahan terus berkembang sedangkan nash syariat terbatas.27 Hal ini selaras dengan 

 
23 Ijtihad yang dimaksud merupakan ijtihad secara bahasa saja, yaitu pengerahan usaha untuk sebuah hasil yang 
dituju. Usaha-usaha dalam tahqiqul manath ini adalah lewat nadhar (analisa). Bukan ijtihad secara istilah, yang 
memerlukan syarat dan usaha yang sangat ketat. Ibid, 774. 
24 Abdur Rohman Ibrohim, Taḥqīq al-Manāṭ wa Aṡaruhu fī Ikhtilāf al-Fuqahā’, (Jurnal Syariah dan riset islam, 
vol. 19, 2004), 72. 
25 Al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, 53-55. 
26 Al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, 443. 
27 Al-Ghazālī, al-Mustaṣfā.  

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

28 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

ungkapan asy-Syathibi dalam wacana ijtihad, beliau memberikan dua tipe ijtihad. Pertama, 
ijtihad yang otoritasnya hanya boleh dilakukan oleh mujtahid mutlak. Dari ijtihad ini 
lahirlah hukum yuridis fikih, syarat pemberlakuan, sebab penetapan, pencegah (māni') 
hukum, serta ‘ilat (titik temu) dalam penganalogiannya. Kinerja mujtahid ini telah selesai 
dan tidak memiliki perubahan yang signifikan.28 Sehingga ijtihad ini sudah tidak memiliki 
otoritas untuk mengurangi atau merevisi ketetapannya.29 

 Akan tetapi, menurut Kiai Afifuddin Muhajir, keterbatasan teks syariat tidak 
menimbulkan masalah yang miskin solusi, sebab Al-Qur’an atau as-sunnah sudah memiliki 
strategi yang jitu dalam menanggapi problem tersebut. Kedua dalil tersebut dalam belantara 
pemaknaannya memiliki empat tipe pengungkapan: (1) ungkapan yang berhubungan 
dengan permasalahan juz’iyyah tafshīliyyah, dalil yang berhubungan dengan persoalan 
parsial tertentu, seperti shalat, zakat, puasa; (2) Ungkapan dalam bentuk kaidah-kaidah 
umum (kulliyat); (3) Nash yang bersifat umum yang menjadi acuan dalil-dalil sekunder, 
seperti ijma’ dan qiyas; dan (4) Nash yang menjadi acuan maqāshid asy-syarī’ah. Oleh karena, 
kompleksitas dalam memahami dalil transendental membutuhkan perangkat ijtihad tipe 
yang pertama.30 

Tipe ijtihad kedua dikenal dengan Tahqīq al-manāṭ.31 Ijtihad ini yang tidak mengenal 
waktu untuk merepresentasikan kebutuhannya di setiap keadaan. Proyeksi bangunan 
hukum Islam akan mendapatkan nilai relevansinya, jika proses aplikasi dan aktualisasi 
hukum (tanzil al-hukm) pada sebuah realitas bersifat tepat dan minim akan kesalahan. 
Bayangkan, jika sebuah hukum diaplikasikan pada realitas dan mukallaf yang salah, maka 
relevansinya akan tercederai dan hukum jauh dari kata maslahat.32 Dari titik ini, ijtihad 

 
28 Dalam ranah ijtihad secara istilah, itjtihad dipandang dari sisi dianggap (mu’tabar, otoritatif) dibagi menjadi 
dua, ijtihad yang dianggap mu’tabar dan ijtihad yang dianggap ghoiru mu’tabar. Imam Syathibi telah 
menjelaskan bagaimana alasan ijtihad ini tidak dianggap mu’tabar, setidaknya ada dua tipe yang diungkapkan 
oleh Syathibi. Lihat: Abū Isḥāq ash-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Fiqh, 821-827. 
29Abū Isḥāq ash-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Fiqh, 777-779. 
30 Ali Ahmad Syaifuddin, Menilik Teori Tahqiqul Manath Di Dalam Fiqh Sosial Kiai Sahal, (Jurnal Of Low and 
Policy Studies, Volume 1 No. 1 Juni 2024), 24.  
31 Al-Ghazālī dalam al-Mustaṣfā juga menyatakan bahwa “al-ijtihad fi tahqiqi manath al-hukm la na’rifu khilafan 
bain al-ummah fi jawazihi”, bahwa ijtihad dalam ranah manath hukum tidak diketahui oleh Ghazali 
pertentangan pendapat yang memperbolehkannya. Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa, hal. 437. 
32 Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa, 774-777. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

29 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

tahqīq al-manāṭ menjadi sebuah kebutuhan yang tidak dapat diperbebatkan lagi untuk 
memecehkan permasalahan baru yang diakibatkan perkembangan ilmu dan teknologi.33 

Fikih madzhab sebagai muqaddimah kulliyyah  
Muqaddimah kulliyyah adalah seperangkat pendapat para mujtahid yang diproses melalui 
dalil-dalil transendental. Oleh karena dalil Al-Qur’an atau hadits memiliki dua sifat, 
terkadang bersifat muthlaq dan terkadang bersifat muqayyad.34 Dalil tersebut diolah dan 
ditetapkan oleh  para mujtahid menjadi sebuah konsep fikih yang diperuntukkan untuk para 
muqallid. Sehingga, muqaddimah kulliyyah merupakan dalil yang dimaksud dengan konsep 
kully (universal atau dasar) fikih. Konsep dasar yang telah ditetapkan dalam madzhab 
tersebut sifatnya adalah tetap dan tidak bisa berubah.  

Lalu apakah yang dituliskan dan ditetapkan oleh ulama dalam kitab-kitab fikih 
sepenuhnya adalah muqaddimah kulliyyah. Atau dalam bahasa lain, apakah semua cakupan 
kitab fikihtidak bisa berubah? Atau terdapat pernyataan dalam kitab fikihyang bukan bagian 
dari “fikih”. Imam Al-Qorofi telah memberikan rambu-rambu yang dimaksud dengan fikih. 
Rambu-rambu yang bersifat permanen dan tidak bisa berubah itu olehnya disebut sebagai 
“madzhab fikih”, yang selanjutnya dikenal dengan istilah “hukum fiqh”.  Rambu-rambu fikih 
ini terbatas hanya pada lima bagian:  

1. Hukum-hukum syar’iyyah-furû’iyyah-ijtihādiyyah. “Syar’iyyah” berarti memberi 
pemahaman hukum tersebut bukan hukum ‘aqliyyah’ yang dihasilkan dari pikiran 
Diksi “furu’iyyah” mengindikasikan hukum tersebut bukan bukan hukum pokok 
(ushul). Sedangkan diksi “ijtihādiyyah” mengisyaratkan bahwa hukum tersebut lahir 
dari proses ijtihad, serta bukan hukum yang sudah diketahui secara dharūrī (pasti). 
Maksud hukum syar’iyyah tersebut adalah wajib, nadb (sunah), ibāhah (boleh), 
haram, dan makruh.   

2. Ketetapan sebab sebuah hukum (asbab al-hukm); 
3. Ketetapan syarat sebuah hukum (syuruth al-hukm); 
4. Ketetapan tentang mâni’ sebuah hukum (al-mawani’ atau mufsid al-hukm); 
5. Ketetapan tentang hujjah-hujjah yang menjadi dasar dan landasan dari sebab, syarat, 

dan mâni’ yang berkaitan dengan penetapan sebuah hukum oleh para hakim di 
pengadilan. Bagian pertama dikenal dengan hukum syar’iyyah-taklîfiyyah. 

 
33 Salimah Thalhawi dan Mushthafa Bajo, Taḥqīq al-Manāṭ fī al-Nawāzil al-Fiqhiyyah al-Mu‘āṣarah: adz-Dzabā’iḥ 
Unmūżajan,  (Jurnal Al-Ulum Asy-Syar’iyyah, vol. 7, no. 1, 2022), 198. 
34 Salimah Thalhawi dan Mushthafa Bajo, Taḥqīq al-Manāṭ fī al-Nawāzil al-Fiqhiyyah al-Mu‘āṣarah: adz-Dzabā’iḥ 
Unmūżajan, 492-493. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

30 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Sementara bagian kedua, ketiga dan keempat dikenal dengan istilah hukum 
syar'iyyah-wadh'iyyah.35 

Dari kelima rambu-rambu tersebut, dapat disimpulkan bahwa wajib mengikuti 
(taqlīd) pendapat suatu madzhab tidak lebih dari lima hal itu. Sehingga selain lima pokok 
tersebut, pendapat-pendapat yang telah tertulis dalam fikih tidak wajib untuk diikuti. 
Bahkan, jika kita mengikuti pendapat tersebut, maka kita akan terjerumus pada 
“dekontekstualisasi”. Sebagai contoh, pendapat Kiai Sahal yang ditulis dalam kitab Anwarul 
Bashoir yang memuat catatan kaki dari kitab al-Asybah wa an-Nadhair,36 Kiai Sahal secara 
tidak langsung telah melakukan kontekstualisasi fikih melalui pendekatan tahqīq al-manāṭ 
dalam bab Jenis-jenis pengakuan yang harus ditolak (da'awī kadzibah), yang disebutkan 
Imam as-Suyuthi dalam al-Asybah wan an-Nadhair.37   

Di antara permasalahannya adalah masalah pengakuan seseorang yang berada di 
Makkah, bahwa ia telah menikahi perempuan di Bashrah di hari kemarin. Menurut Imam 
Suyuthi (1445 M) pengakuan tersebut dianggap dusta, sebab pengakuan seperti itu saat 
zaman Imam Suyuthi adalah tidak mungkin secara adat kebiasaan. Kiai Sahal dalam ta’līqat-
nya menyatakan: “peristiwa tersebut mustahil jika dilihat pada zaman dahulu, tapi tidak pada 
zaman sekarang, sebagaimana telah jelas diketahui". Kiai Zubair melalui Kiai Sahal secara 
tidak langsung telah melakukan kontekstualisasi fikih. Contoh yang disampaikan oleh Imam 
Suyuthi sudahlah tidak relevan dengan kondisi yang terjadi di zaman Kiai Sahal dan Kiai 
Zubair hidup. Di sinilah perlunya pemberlakuan fikih yang dibaca secara kontekstual, 
dengan mempertimbangkan temuan sains dan teknologi.38  

Dari contoh tersebut, Kiai Sahal sesungguhnya tidaklah sedang berbeda pendapat 
dengan Imam Suyuthi atau bahkan Madzhab Syafi’i. Kiai Sahal berpendapat bahwa 
pengakuan yang dusta hukumnya haram dan tidak bisa diterima. Ini adalah konsep yang 
disebut dengan fikih kulli yang tidak bisa berubah kapan dan dimanapun. Namun, Kiai Sahal 
menganggap bahwa contoh yang ada dalam kitab Asybah sudah tidak relevan lagi dengan 
zaman sekarang. Hal ini dikarenakan secara zaman antara Imam Suyuthi dengan Kiai Sahal 
memiliki selisih sekitar lima abad serta telah terjadi perkembangan ilmu dan teknologi. 

 
35 Al-Qarāfī, al-Iḥkām fī Tamyīz al-Fatāwā ‘an al-Aḥkām wa Taṣarrufāt al-Qāḍī wa al-Imām, (Lubnān: Dār al-
Bashā’ir al-Islāmiyyah, 1995), 191-194. 
36 catatan kaki ini merupakan kutipan langsung dari Kiai Zubair saat Kiai Sahal mengaji dengannya. 
37 Sahal Mahfudz, Anwār al-Baṣā’ir, (Pati: Maktabah Maslakul Huda, 2021), 482. 
38 Sahal Mahfudz, Anwār al-Baṣā’ir.  

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

31 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Kebutuhan analisis ilmu lain dalam tahqīq al-manāṭ 
Telah disebutkan di atas bahwa tahqīq al-manāṭ merupakan sebuah proses untuk 
mengidentifikasi masalah taklifiyyah yang membutuhkan kejelasan jawaban hukum. 
Identifikasi masalah yang dihadapi seorang mukalaf sangat beragam, karena satu masalah 
belum tentu sama dengan masalah lain, baik cara mengetahuinya maupun ilmu yang 
berhubungan dengannya. Oleh karena itu, Imam Ghazali memberikan beberapa tipologi 
perangkat pengetahuan (nadhariyyat) yang dapat membantu menganalisa suatu kasus. Al-
Ghazali menjelaskan dalam bukunya “Asas al-Qiyas”, perangkat pengetahuan yang dimaksud 
ialah:  

1. Perangkat analisa dengan alat bantu kebahasaan (nadhariyah lughawiyyah). Terdapat 
berbagai macam contoh permasalahan fikih yang membutuhkan keilmuan bahasa 
ini, misalnya ījāb-qābūl, sumpah, nadzar dan apapun yang berhubungan dengan 
unsur kebahasaan. Maka perangkat bahasa ini, setidaknya mampu untuk 
menganalisa secara mendalam bagaimana masalah tersebut sebenarnya terjadi;  

2. Perangkat analisa yang bersifat adat-kebiasaan (nadhariyyah ‘urfiyyah). Al-Ghazali 
mencontohkannya dengan praktik-praktik transaksi, pemaknaan manipulasi 
(gharar) dalam jual beli, yang semuanya memerlukan pertimbangan adat (‘urf) suatu 
wilayah tertentu.  

3. Perangkat analisa dengan alat bantu ilmu logika (nadhariyyah ‘aqliyyah). Al-Ghazali 
mencontohkannya dengan menganalisa perbedaan-perbedaan jenis dan golongan. 
Golongan yang dimaksud tidak hanya manusia, namun secara luas adalah sesuatu 
yang proses mengetahuinya membutuhkan ketajaman logika.  

4. Perangkat analisa dengan pendekatan pancaindra (nadhariyyah hissiyah). Pada 
analisa ini, al-Ghazali mencontohkan dengan masalah balasan bagi orang yang 
berburu hewan (jaza’ shoid) di tanah haram dan/saat keadaan ihrom, pada hewan 
yang belum ditentukan dendanya oleh syariat. Maka, indra kita dapat membantu 
untuk menganalisa hewan mana yang lebih cocok untuk dijadikan sebagai tebusan 
atas hewan yang diburu. 

5. Perangkat analisa dengan alat bantu ilmu fisika (nadhariyyah thabi’iyyah). Al-Ghazali 
memberikan contoh pada air mutaghayyir, yang berubah karena benda tertentu. 
Ketika air tersebut perubahannya sedikit, maka untuk mengetahui kadar dan 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

32 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

perubahannya, perangkat ilmu fisika diharapkan mampu untuk membantu 
bagaimana sifat asli air mutaghayyir tersebut.39 

Analisa terhadap permasalahan yang terjadi sebenarnya tidak hanya menggunakan 
lima perangkat tersebut, karena sifat permasalahan yang terus berkembang tiada henti. 
tahqīq al-manāṭ yang sifatnya adalah analisa terhadap permasalahan yang terjadi 
meniscayakan berbagai perangkat (ilmu) analisa. Tipologi dalam pengakuan al-Ghazali 
tersebut hanyalah bersifat menampilkan analisa yang paling utama.40 Al-Qarafi dalam hal ini 
menyatakan bahwa dalil pemberlakuan hukum terbagi menjadi dua, pertama: dalil yang 
berhubungan dengan hukum syariat yang hanya terbatas pada teks dari syari’at (Allah dan 
Nabi Muhammad); dan kedua: dalil (petunjuk atau analisa) terhadap berlakunya hukum 
pada sebuah konteks. Analisa kedua ini sifatnya tidak terbatas.41 

Dari penjabaran tersebut, dapat disimpulkan bahwa analisa pada sebuah 
permasalahan tertentu terbagi menjadi dua: Pertama: analisa berlandaskan pada dalil naqlī 
murni. Analisa dengan model ini jumlahnya sangat sedikit. Kedua: analisa berlandaskan 
pada penelitian dan pikiran.42 Al-Ghazali memastikan bahwa analisa suatu permasalahan 
berbasis pada pola kedua, yaitu menggunakan penelitian dan pikiran berjumlah sembilan 
puluh persen dari produk hukum fikih.43 Pengetahun ini bukanlah pengetahuan akan 
hukum fikih, melainkan pengetahuan atas tashawwur mas’alah (gambaran problematika). 
Pengetahun ini dapat merujuk pada para ahli di bidang objek yang sedang dikaji (ahl al-
khubrah atau ahl al-ma’rifah). 44  

Klasifikasi pemilik otoritas tahqīq al-manāṭ 
Al-Ghazali dalam al-Mustaṣfā mengungkapkan bahwa ijtihad dalam konteks tahqīq al-manāṭ 
hukumnya boleh tanpa ada perselisihan ulama. Dalam konteks penetapan sebuah hukum 
yang berlandaskan pada manāṭ, seorang tidak perlu melakukan istinbāth, karena manāṭ 
tersebut telah diketahui dari nash dan ijmā’ serta telah ditetapkan oleh para mujtahid 
mustaqil.45 Maka pada titik ini, Imam Syathibi menyatakan bahwa ijtihad tahqīq al-manāṭ 

 
39 Al-Ghazālī, Asās al-Qiyās, (ar-Riyāḍ: Maktabat al-‘Ubaykān, 1993 M), 37-42 
40 Al-Ghazālī, Asās al-Qiyās, 42. 
41 Al-Qarāfī, Anwār al-Burūq fī Anwā‘ al-Furūq, (Beirūt: Mu’assasat ar-Risālah, 2003), Vol. 1, 300-301. 
42 Balqāsim az-Zubaydī, al-Ijtihād fī Manāṭ al-Ḥukm, (Sebuah penelitian yang diajukan oleh Balqosim untuk 
disertasinya di Universitas Ummul Quro, pada tahun 1435 H dan dicetak oleh Markaz lit-Takwīn wa al-
Abḥāth, Arab Saudi), 320. 
43 Abu hamid Al-Ghazali, Asasul Qiyas, 42. 
44 Abū Isḥāq asy-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Fiqh, 820-821. 
45 Al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, 437. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

33 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

terkadang tidak memerlukan pengetahuan tentang ilmu maqāshid yang menjadi dalah satu 
syarat dari mujtahid mustaqil.46   

Jika wilayah otoritas tahqīq al-manāṭ tidak disyaratkan memiliki sifat seperti 
mujtahid mustaqil, lantas siapa yang boleh melakukan tahqīq al-manāṭ dalam belantara 
hukum fikih? Maka untuk menjawabnya, penulis akan menampilkan bagaimana Abdullah 
bin Bayyah menjawab pertanyaan ini. Dalam menetapkan sebuah hukum, ‘ilat sebagai 
penentu utama telah diketahui dari pendapat madzhab dan hukum sudah siap diberlakukan. 
Sehingga dengan tahqīq al-manāṭ dapat diketahui di mana semestinya hukum harus 
diterapkan.47  

Dalam menjawab pertanyaan ini, memerlukan beberapa premis. Pertama, dalam 
ushul fiqh kita disuguhkan dengan berbagai perangkat khithab wadh’i, yaitu sebab, māni’, dan 
syarat. Dengan perangkat ini kita dapat menganalisis mukalaf, apakah dia sudah terkena 
sebuah kewajiban atau tidak, hukumnya sah atau tidak, melalui realisasi (pemastian) unsur 
khithab wadh’i pada dirinya.48 Terkadang sebuah hukum bersifat wajib pada seseorang sebab 
unsur penyebabnya sudah terpenuhi, namun terkadang hukum tersebut tidak wajib karena 
terdapat penghalang (māni’). Terkadang pula seorang dianggap sah melakukan jualbeli, 
karena telah memenuhi syarat dan tidak ada perkara yang membatalkannya. Namun dengan 
akad yang sama, orang lain bisa dianggap tidak sah karena tidak memenuhi syarat.  

Maka untuk memberlakukan sebuah hukum dengan perangkat khithob wadh’i 
dengan analisa tahqīq al-manāṭ, Ibnu Bayyah membagi khithab (hukum) berdasarkan tolak 
ukur terhadap orang mukalaf menjadi empat: hukum yang mengarah pada personal orang 
mukalaf, hukum yang mengarah pada kelompok namun yang dikehendaki adalah personal 
mukalaf, hukum yang mengarah pada kelompok orang mukalaf Dan hukum yang mengarah 
pada pemimpin tertinggi.49 

Pertama, hukum yang mengarah pada personal, otoritas tahqīq al-manāṭ ini 
dilimpahkan pada individu mukalaf. Hal ini dapat dicontohkan orang merdeka yang hendak 
menikahi budak, karena takut terjerumus pada zina. Maka dia harus mengetahui dan 
menimbang dirinya sendiri, apakah dia termasuk orang yang takut terjerumus pada 
perbuatan zina atau tidak, karena salah satu syarat menikahi budak adalah kekhawatiran 

 
46 Abū Isḥāq asy-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Fiqh, 820-821. 
47 ‘Abdullāh bin Bayyah, Īthārāt Tajdīdiyyah fī Uṣūl Ḥuqūl al-Uṣūl, 142. 
48 ‘Abdullāh bin Bayyah, 143. 
49 ‘Abdullāh bin Bayyah, 144-146. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

34 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

akan terjerumus pada zina. Maka dia juga harus menimbang syarat tersebut pada dirinya. 
Hal inilah yang disebut dengan tahqīq al-manāṭ.50 

Kedua, hukum yang mengarah pada kelompok namun yang dikehendaki adalah 
personal mukallaf. Pemberlakuan hukum tipe kedua ini dalam konteks tahqīq al-manāṭ 
dilimpahkan pada individu juga. Ibnu Bayyah mencontohkannya dengan masalah seseorang 
yang menghendaki poligami. Poligami yang didasarkan mafhūm dari ayat Surat an-Nisa’: 3, 
yang artinya: “jika kalian khawatir tidak berlaku adil maka (kawinlah) seorang saja atau budak 
yang dia miliki”. Maksud dari ayat ini bukanlah pada sekelompok mukalaf, melainkan pada 
individu. Syarat dari poligami adalah berperilaku adil, sehingga seorang yang hendak 
poligami harus mampu mengetahui dirinya adil dengan pendekatan tahqīq al-manāṭ.51 

Ketiga, hukum yang mengarah pada kelompok mukalaf. Pemegang otoritas tahqīq 
al-manāṭ dalam masalah ini adalah kelompok mukalaf, seperti pemberlakuan dua juru 
penengah (ḥakam) dalam masalah kekhawatiran yang menuju pada perceraian. Dua orang 
tersebut harus memenuhi syarat menjadi ḥakam dan melakukan tugas semestinya.  

Keempat, hukum yang mengarah pada pemimpin tertinggi. Banyak sekali hukum-
hukum fikih yang beraviliasi pada keputusan pemimpin tertinggi dalam suatu wilayah. 
Otoritas pemegang tahqīq al-manāṭ dalam kasus ini adalah pemimpin tertinggi.52 Ibnu 
Bayyah mencontohkannya dengan ta’zir yang tidak dijelaskan syariat jenis dan ukurannya 
pada kejahatan tertentu. Keputusan untuk peperangan juga berada pada otoritas mutlak 
pemimpin. Ibnu Bayyah juga mengomentari orang yang melakukan amr ma’ruf namun 
dengan kekerasan. Amr ma’ruf dengan kekuatan tertentu hanya ada pada diri penguasa atau 
wakilnya. Pemberlakuan hukum-hukum yang bersifat umum seperti kewajiban membayar 
pajak dengan nominal tertentu harus ditetapkan oleh para penguasa. Inilah yang disebut 
dengan tahqīq al-manāṭ dalam ranah wilayah kekuasaan.53   

Reinterpretasi integrasi keilmuan lain dalam fikih sosial wacana epistemologi 
tahqīq al-manāṭ 
Dalam proses pengembangan fikih sosial, Kiai Sahal berupaya untuk menyeimbangkan 
antara teks dengan temuan sains, teknologi dan ilmu sosial, dalam mencari solusi untuk 

 
50 ‘Abdullāh bin Bayyah, 144. 
51 ‘Abdullāh bin Bayyah.  
52 ‘Abdullāh bin Bayyah, 144-145. 
53 ‘Abdullāh bin Bayyah, 145-146.  

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

35 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

kemaslahatan.54 Pada saat ini, fikih tidak bisa dianggap ekslusif dengan menutup diri dari 
bantuan ilmu lain. Fikih yang memiliki obyek amaliyah sangat membutuhkan bantuan 
keilmuan lain dalam proses analisis permasalahan dengan lebih tajam.55 Pernyataan ini 
merupakan pendapat para peneliti fikih sosial yang mencoba menginterpretasikan 
pernyataan Kiai Sahal, yaitu:  

“Pembahasan fiqih secara terpadu dan pengembangannya sangat lamban, bahkan kadang secara 
eksklusif dipahami, antara ilmu fiqih dengan ilrnu lain yang punya diferensiasi tersendiri, seolah-
olah tidak ada hubungannya. Padahal, para ulama penyusun dan pembentuk fiqih dahulu selalu 
mengintegrasikan ilmu-ilmu di luar fiqih ke dalam fiqih, untuk menentukan kesimpulan hukum 
bagi suatu masalah. Misalnya ilmu falak (hisab) dan ikhtilāf al-mathla' dalam hal penentuan awal 
Ramadan dan Syawal, ma'rifat al-qiblah dan al-waqt dalam hal shalat dan penemuan obat-obatan 
dalam kontrasepsi (man' al-haml/ibtha' al-haml) dalam bab nikah”.56  

 Para peneliti fikih sosial tersebut memberikan suatu konsep bahwa temuan ilmu 
lain tersebut merupakan bagian dari pada mencari solusi dalam persoalan hukum. 
Pertimbangan atas penemuan sains, teknologi dan ilmu sosial adalah kekuatan tersendiri 
dari solusi hukum yang dihasilkan. Hal ini karena dengan mempertimbangkan temuan 
pengetahuan tersebut, maka solusi persoalan hukum akan kian dapat dirasakan nilai 
kontekstualnya.57 Menurut Tutik, penemuan ilmu lain ini merupakan unsur penting dalam 
pengembangan fikih sosial, baik ketika menggunakan metodologi qaulī maupun manhajī.58  

Dalam mempertimbangkan temuan ilmu lain, teori Tahqīq al-manāṭ dapat berperan 
menjembatani temuan ilmu lain dengan batasan-batasan fikih. Hal ini karena dengan tahqīq 
al-manāṭ, dapat diketahui mana yang menjadi ajaran pokok dalam fikih dan tidak bisa 
berubah dengan ajaran yang bukan pokok yang bisa berubah. Salah satu dari prinsip dasar 
fikih sosial adalah adanya verifikasi mendasar antara ajaran yang pokok (ushul) dan cabang 
(furū’).59 Menurut para pengembang fikih sosial, ajaran pokok tersebut paling tidak telah 
terangkum dalam prinsip dasar syariat yang berjumlah lima (dlaruriyyāt khams).60 

 
54 Ahmad Dimyathi dkk, Mengudar (Istilah) Metodologi Fiqh Sosial, 6. 
55 Umdah El Baroroh Dan Tutik Nurul Jannah, Fiqh Sosial Masa Depan Fiqh Indonesia, 70. 
56 Sahal Mahfudz, Nuansa Fiqh Sosial, 34. 
57 Ahmad Dimyathi dkk, Mengudar (Istilah) Metodologi Fiqh Sosial, 47-48. 
58 Ahmad Dimyathi dkk, Mengudar (Istilah) Metodologi Fiqh Sosial, 48. 
59 Sahal Mahfudz, Nuansa Fiqh Sosial, viii. 
60 Umdah El Baroroh Dan Tutik Nurul Jannah, Fiqh Sosial Masa Depan Fiqh Indonesia, 60. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

36 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Akan tetapi menurut hemat penulis, pernyataan Kiai Sahal tersebut tidak bisa 
disimplikasikan sedemikian rupa. Hal ini karena maksud dari prinsip menelaah antara 
ajaran pokok dan furu’ adalah membedakan antara produk fikih yang tidak bisa berubah dan 
produk fikih yang bisa berubah. Produk fikih yang tidak bisa berubah tersebut adalah fikih 
yang berada pada tataran fikih kulli, yang disebut dengan madzhab yang telah dijelaskan 
dalam keterangan al-Qarafi, bahwa ajaran fikih yang dianggap madzhab dan tidak bisa 
berubah berjumlah lima, yaitu hukum syar’iyyah-furû’iyyah-ijtihâdiyyah, sebab, syarat, dan 
mani’. Ketetapan tentang hujjah-hujjah yang menjadi dasaar dan landasan dari sebab, syarat, 
dan mâni’ yang berkaitan dengan penetapan sebuah hukum oleh para hakim di pengadilan.61 

Dengan landasan tersebut, ajaran furu’ dalam prinsip fikih sosial menurut penulis 
adalah pendapat-pendapat yang ada di buku fikih pada selain lima hal tersebut. Di sinilah 
peran teori tahqīq al-manāṭ sebagai proses integrasi keilmuan lain. Dalam proses tanzil al-
hukm (aktualisasi hukum) membutuhkan dua muqaddimah, muqaddimah kulliyyah dan 
muqaddimah juz’iyyah. Posisi muqaddimah kuliyyah berada pada tataran hukum yang tidak 
bisa berubah, sedang muqaddimah juz’iyyah adalah permasalahan yang bisa berubah seiring 
berkembanganya waktu.62 Maka, pada muqaddimah juz’iyyah ini tahqīq al-manāṭ 
dioperasikan, dengan tujuan untuk mengetahui secara pasti mahal al-hukmi (objek hukum).63 

Dengan pendekatan ini, maka jelas bahwa wilayah integrasi keilmuan lain dalam 
fikih adalah pada tataran untuk mengetahui jelas tidaknya permasalahan itu terjadi. 
Penemuan ilmu lain tersebut tidak bisa mengintervensi dan merubah ketetapan yang ada 
dalam muqaddimah kulliyyah. Penemuan ilmu lain tersebut merupakan bentuk dari 
memecahkan sebuah permasalahan sesuai dengan konteksnya. Ibnu Qoyyim menyatakan 
bahwa dalam satu permasalahan yang membutuhkan jawaban fikih, terdapat berbagai tanda 
dan qarīnah-qarīnah yang harus diketahui secara mendalam.64 Dialektika suatu permasalahan 
yang kompleks merupakan kebutuhan kita dalam merujuk keilmuan lain dalam fikih sosial. 

Pada titik inilah, persinggungan antara hukum fikih dan keilmuan lain saling 
membutuhkan. Fikih dalam menjawab permasalahan yang kompleks membutuhkan 
keilmuan lain untuk mengetahui secara pasti keadaan yang terjadi. Muhammad al-Hajawi 
berpendapat bahwa kebanyakan fatwa tidak tepat dan salah diakibatkan kesalahan pada 

 
61 Al-Qarāfī, al-Iḥkām fī Tamyīz al-Fatāwā ‘an al-Aḥkām wa Taṣarrufāt al-Qāḍī wa al-Imām, 191-194. 
62 Al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, 53-55. 
63 ‘Abdullāh bin Bayyah, Īthārāt Tajdīdiyyah fī Uṣūl Ḥuqūl al-Uṣūl, 142. 
64 Ibn al-Qayyim, I‘lām al-Muwaqqi‘īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn, (ad-Dammām: Dār Ibn al-Jawzī, 1423 H), Vol. 2, 165. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

37 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

tashawwur (pemahaman permasalahan).65 Permasalahan yang membutuhkan jawaban fikih 
terkadang memiliki kerumitan-kerumitan yang disebabkan kompleksitas zaman modern 
yang terkadang tidak bisa hanya dibaca secara sekilas. Penyederhanaan permasalahan yang 
sejatinya bersifat kompleks secara tidak langsung akan mengakibatkan hukum fikih tidak 
kontekstual dan bisa dianggap hukum yang salah. 

Maka kebutuhan untuk merujuk para pendapat ahli yang kompeten pada bidang 
tertentu merupakan sebuah kelaziman dalam tahqīq al-manāṭ. Persoalan yang berhubungan 
dengan kesehatan harus dijawab dengan mempertimbangkan bagaimana pendapat ahli 
medis. Jika persoalan tersebut berhubungan dengan ekonomi, maka meniscayakan untuk 
mendengar bagaimana persoalan tersebut terjadi dari pakarnya, begitu juga pada keilmuan-
keilmuan lain. Merujuk pada para ahli dalam memahami fakta yang terjadi dapat dilakukan 
dengan cara langsung dengan mendengarkan penjabaran ahli, merujuk pada penelitian-
penelitian yang terpercaya atau dengan merujuk pada ensiklopedia yang diterbitkan oleh 
badan-badan ilmiah dan pusat penelitian.66 

Walhasil, maksud dari integrasi keilmuan yang dikemukakan, jika ditinjau dari 
konsep tahqīq al-manāṭ, adalah proses determinasi suatu permasalahan dengan keilmuan 
tertentu. Integrasi keilmuan ini tidak lain merupakan proses untuk memahami secara pasti 
dan mendalam fakta permasalahan yang terjadi. Memahami fakta ini dapat menggunakan 
keilmuan yang modern, seperti ilmu kimia, fisika, astronomi, matomatika, botani, zoologi 
dan bumi.67 Sehingga, dapat disimpulkan bahwa setiap tahqīq al-manāṭ belum tentu 
membutuhkan keilmuan lain. Namun terkadang pada problematika sosial yang kompleks, 
dibutuhkan keilmuan lain sebagai jawaban untuk mengetahui permasalahan tersebut. Pada 
titik inilah kiranya integrasi keilmuan harus diperhatikan dengan baik dan tidak melebihi 
batas yang dikehendaki. 

Pola Epistemologi Tahqīq al-manāṭ: Reintegrasi Keilmuan Lain dalam fikih Sosial  
Proyek rekonstruksi hukum Islam dengan basis penemuan sains dalam kacamata tahqīq al-
manāṭ adalah upaya reintegrasi keilmuan Islam dengan ilmu umum. Dalam wacana integrasi 
keilmuan tersebut, penulis mencoba menyuguhkan bagaimana hubungan yang terjalin 
antara keduanya dengan mengutip pandangan Amin Abdullah. Amin sendiri dalam teori 

 
65 Muḥammad al-Ḥajwī, al-Fikr as-Sāmī fī Tārīkh al-Fiqh al-Islāmī, (al-Madīnah: al-Maktabah al-‘Ilmiyyah, 1397 
H), vol. 4, 314.  
66 Balqāsim az-Zubaydī, al-Ijtihād fī Manāṭ al-Ḥukm, 282-283. 
67 Faraḥ bint Fahd, Taḥqīq al-Manāṭ bi al-Ḥaqā’iq al-‘Ilmiyyah, (Jurnal Fakultas Hukum, Tafahna Al-Asyrof – 
Dakahlia, vol. 28, Juni 2024), 392-394. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

38 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

integrasinya, meminjam wacana teori dari Ian Barbour (2013) yang mengusulkan setidaknya 
empat hubungan yang terjalin antara keduanya dalam wacana untuk menghubungkan sains 
dan agama yaikni, hubungan konflik, perpisahan, dialog dan integrasi-perpaduan. 68 
Sedangkan teori integrasi-interkoneksi menurut Amin adalah upaya untuk memadukan dua 
kutub keilmuan, yaitu ilmu agama dan umum, tanpa mendistorsi satu sama lain. Keduanya 
harus bersinergi, berdialog tanpa menjatuhkan dan yang terpenting adalah saling bertaut.69 
Rangka epistemologi integrasi-interkoneksi ini dikenal dengan istilah "epistemologi jaring 
laba-laba". 

Jika begitu gambaran sekilas antara sains dan agama, lalu bagaimana relasi antar 
kedua ilmu ini? Ini merupakan persoalan tersendiri. Relasi tersebut bersifat paralel, linear 
atau sirkular? Jika hubungan antara keduanya bersifat paralel maka masing-masing 
keduanya akan berjalan sendiri. Bentuk relasi paralel akan mengasumsikan bahwa dalam diri 
sebuah hukum fikih tidak membuka keterbukaan sama sekali dengan keilmuan astronomi. 
Sedangkan pola hubungan linear, pada ujungnya akan mengalami jalan buntu. Sejak awal 
pola hubungan linear akan menempatkan salah satu dari kedua keilmuan ini akan menjadi 
primadona. Hukum syariat akan menepikan masukan yang diperoleh dari keilmuan sains.70 
Sehingga pola hubungan linear dan paralel dalam sains dan agama tidak menjadi jalan keluar 
dalam mendialogkan keduanya. 

Seorang faqīh jika menganggap bahwa keilmuan fikih adalah satu-satunya keilmuan 
yang ideal dan final, maka jenis pilihan dominasi ini pada gilirannya akan mengantarkan 
seseorang pada kebuntuan. Karena ketertutupan Ilmu Fikih bisa mengakibatkan kebuntuan 
dogmatis-teologis.71 Pada dua model relasi tersebut, seolah antara keilmuan agama dan sains 
berada pada rel masing-masing dan tidak akan bertemu satu sama lain. Pola hubungan linear 
akan melihat epistemologi yang lain sebagai metodologi yang tidak valid. Model pola 
hubungan paralel dan linear antar dua keilmuan ini dapat digambarkan sebagai berikut: 

 

 

 
68 Waryani Fajar Riyanto, Filsafat Ilmu Integrasi-Interkoneksi Dalam Implementasinya Untuk Penelitian, 
(Yogyakarta: Laksbang Akademika, 2022), xiv-xviii. 
69 Aksin Wijaya, Satu Islam Ragam Epistemologi, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), 296-297. 
70 Sebuah pengantar yang ditulis oleh Amin Abdullah dalam buku Humanisme Islam karya Baedhowi. 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), xxiv-xxvii. 
71 Siswanto, Perspektif Amin Abdullah Tentang Integrasi Interkoneksi Dalam Kajian Islam, (Teosofi: Jurnal 
Tasawuf dan Pemikiran Islam Volume 3 Nomor 2 Desember 2013), 377. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

39 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

  Model pola hubungan paralel       Model pola   hubungan Linear   

                       Nalar Fiqh   

  

Nalar   ilmu lain   

Nalar fiqh   Nalar  fiqh   

Nalar  keilmuan lain   

Skema 1. Model hubungan paralel dan linear 
 

 

 

 

 

Karena kedua pola hubungan paralel dan sirkular sudah gugur, maka tawaran relasi 
antara hukum Islam dan sains adalah model hubungan sirkular (timbal balik). Di mana 
kedua ilmu ini tidak memiliki dominasi dan hegemoni, karena berbagai hukum fikih bersifat 
membutuhkan nalar dan hasil analisa keilmuan sains. Di sisi lain, nalar keilmuan sains tidak 
akan berguna dalam kacamata hukum fikih tanpa ada validasi dari teks transendental. Cara 
berpikir, mentalitas dan etos keilmuan seperti ini akan menghantarkan hukum fikih bersifat 
terbuka, aktif, progresif dan jauh dari kejumudan, pasif, konservatif. Corak hubungan ini 
tidak mencerminkan adanya finalitas, eksklusivitas serta ketertutupan. Gambaran pola 
hubungan sirkular ini, dapat dilihat pada gambar di bawah ini: 72 

Skema 2. Model hubungan sirkular 

 

 

 

 

 

 

Dari pola di atas dapat disimpulkan bahwa posisi “peristiwa alam” berada di dalam 
segitiga yang berkedudukan sama dengan teks transendental. Sehingga keberadaannya 
adalah hal yang berada di dalam jangkauan teks normatif. Sedangkan, nalar fikih, sains dan 
logika memutari teks normatif dan peristiwa alam, sebagai sebuah relativitas yang berfungsi 
menganalisis antara teks normatif dan peristiwa. Nalar sains yang berguna memahami 
peristiwa-peristiwa alam memiliki keterkaitan erat dengan nalar fikih yang di sisi lain juga 

 
72 Siswanto, Perspektif Amin Abdullah Tentang Integrasi Interkoneksi Dalam Kajian Islam, xxvii-xxx. 

 

 

 

 

 

Peristiwa 
-alam  

Teks Normatif 

Nalar Sains/filosofis Nalar Fiqh/bayani 

Nalar logika/burhani 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

40 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

berfungsi sebagai pemahaman atas hukum fikih. Sedangkan logika memiliki peran untuk 
memahami teks transendental yang bermuara pada logika usul al-fiqh dan qowa’id al-fiqh. 
Dari pola sirkular ini, dapat dipahami dengan jelas bagaimana epistemologi tahqīq al-manāṭ 
mendialogkan berbagai elemen yangv meliputi: peristiwa alam sebagai objek, teks normatif 
sebagai tambatan transendental, nalar fikih dan logika usul fikih sebagai cara untuk 
memahami teks tersebut, serta nalar sains sebagai ilmu yang mempelajari kejadian dan 
peristiwa alam.  Penulis menilai bahwa pola hubungan sirkular inilah pola yang paling 
memungkinkan untuk kajian epistemologi integrasi ilmu sains dalam kacamata fikih sosial. 
Pola di atas juga diterapkan dalam ilmu sosial ataupun temuan teknologi. 

Apikasi tahqīq al-manāṭ sebagai teori integrasi keilmuan fikih sosial 
Penulis akan menampilkan bagaimana penerapan integrasi keilmuan dalam fikih dengan 
menggunakan teori tahqīq al-manāṭ. Permasalahan yang diangkat penulis adalah penetapan 
waktu shalat untuk daerah kutub Utara dan Selatan. Waktu shalat merupakan salah satu 
syarat yang harus diketahui sebelum melakukan shalat. Sehingga sekalipun seorang 
melakukan shalat di waktunya, tapi tanpa dasar mengetahui waktu shalat, maka dianggap 
tidak sah.73 Waktu shalat ini telah ditentukan oleh para ulama dengan berpijak pada 
matahari.74 Lalu bagaimana dengan daerah kutub yang tidak dilalui dengan jalur 
khatulistiwa dan terbitnya matahari tidak terlihat secara normal. Rata-rata daerah tersebut 
mengalami kemunculan matahari selama enam bulan, sedangkan enam bulan selanjutnya 
matahari tidak muncul.75  

Imam Nawawi dalam menanggapi permasalahan ini memberikan sebuah kaidah 
bahwa pelaksanaan shalat di tempat tersebut menggunakan waktu daerah yang terdekat.76 
Ketetapan ini disebut sebagai muqAddimah kulliyah, yang tidak bisa berubah dalam kondisi 
apapun. Dalam mencari tahu secara tepat waktu shalat di daerah tersebut, perlu untuk 
mengintegrasikan keilmuan astronomi. Temuan keilmuan astronomi tersebut adalah 
bentuk dari realisasi (tahqiq) ketetapan ijtihad Imam Nawawi.77 Dari contoh ini dapat 
ditegaskan bahwa integrasi keilmuan lain merupakan sebuah usaha untuk mengetahui detail 
masalah fikih yang sedang dibahas. 

 
73 Khaṭib asy-Syirbini, Mughni al-Muhtaj, (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994), vol. 1, hal. 396. 
74 Khaṭib asy-Syirbini, Mughni al-Muhtaj, vol. 1, hal.297-303.  
75 Balqāsim az-Zubaydī, al-Ijtihād fī Manāṭ al-Ḥukm, 501. 
76 Yahya bin Syarraf an-Nawawi, Roudhah ath-Thalibin, (Berut: Maktabah al-Islami, 1991), vol. 1, 182. 
77 Balqāsim az-Zubaydī, al-Ijtihād fī Manāṭ al-Ḥukm, 504-505. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

41 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Contoh yang dipaparkan penulis adalah permasalahan yang tidak begitu kompleks, 
karena masih dalam wilayah fikih konvensional. Sedangkan Kiai Sahal melalui fikih sosial 
berupaya menjadikan keilmuan lain sebagai alat pemecah kebuntuan terhadap masalah yang 
kompleks, yang membutuhkan penalaran panjang dalam memandang kemaslahatan. 
Beberapa contoh permasalahan kompleks yang membutuhkan temuan ilmu lain antara lain 
adalah masalah kependudukan, penggunaan alat kontrasepsi dan lokalisasi prostitusi. Kiai 
Sahal dalam menanggapi masalah tersebut, selain menggunakan kaidah fiqhiyyah, juga 
menggunakan temuan keilmuan lain yang dihasilkan oleh badan kependudukan dunia, serta 
mendengarkan pendapat para ahli medis.78 Muqaddimah kulliyah dalam paparan contoh di 
atas adalah al-qawā’id al-fiqhiyyah, sedangkan muqaddimah juz’iyyah-nya adalah temuan 
keilmuan sains sebagai alat untuk mengetahui dan mempertimbangkan detail-detail yang 
tidak cukup hanya melihatnya secara sekilas. 

KESIMPULAN 
Fikih sosial merupakan keniscayaan yang timbul akibat kompleksitas permasalahan yang 
tidak bisa dibaca secara sekilas dengan kacamata hukum fikih konvensional. Teks 
transendental yang terbatas jumlahnya membutuhkan penalaran dan kajian yang cukup 
mendalam dalam menjawab suatu fakta sosial yang kian berkembang. Dalam tataran 
metodologi qaulī maupun manhajī, fikih sosial memerlukan sikap terbuka terhadap temuan 
sains, teknologi dan ilmu sosial. Pada titik ini, rekonstruksi hukum Islam akan dapat 
berdialog dengan basis keilmuan lain. Penulis menyimpulkan bahwa teori yang mampu 
untuk memberikan pengertian ulang jalinan antara Ilmu Fikih dan ilmu lain adalah tahqīq 
al-manāṭ.   

Konsep tahqīq al-manāṭ menjadi teori yang memberikan batas keilmuan lain untuk 
berdialog dengan fikih sosial. Fikih sosial dalam penerapannya, membutuhkan dua 
muqaddimah (premis), muqaddimah kulliyyah dan juz’iyyah. Pada tataran muqaddimah 
kulliyyah, hukum berhubungan dengan teks transendental, yang telah ditulis oleh ulama 
mujtahid dan dikenal sebagai fikih madzhab, baik dalam metode qaulī maupun manhajī. 
Sedangkan pada muqaddimah juz’iyyah, keilmuan lain berperan sebagai alat pembaca 
kompleksitas dan kerumitan masalah yang terjadi. Pada tataran inilah batasan integrasi ilmu 
lain menjalin hubungan dengan Ilmu Fikih. Temuan ilmu lain hanya bersifat memberi 
masukan dan mengetahui detail permasalahan, tanpa mengintervensi tatatanan muqaddimah 
juz’iyyah.  

 
78 Ahmad Dimyati, dkk., Mengudar (Istilah) Metodologi Fiqh Sosial, 48. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

42 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Relevansi pola yang terjalin antara integrasi keilmuan lain dengan fikih sosial dapat 
digambarkan dengan pola sirkular, yaitu hubungan timbul balik. Kontekstualisasi fikih yang 
tidak hanya berbicara hukum secara hitam putih, akan tetapi adalah kerja ilmiah dengan 
menggunakan penalaran ushul fikih, teks transendental dan temuan ilmu lain. Dengan pola 
sirkular ini, antar keilmuan tersebut dapat bertegur sapa, berdialog dan dan berinteraksi 
secara konstruktif, tanpa mendistorsi dan mengintervensi satu sama lain. Sehingga fikih 
sosial yang diharapkan menjadi wacana pembacaan masalah sosial, dapat memberikan solusi 
yang menunjang kemaslahatan umat, baik di dunia maupun akhira,t serta tidak tercerabut 
dari nilai-nilai Islam. Sehingga, secara teoritis maupun praktis, penelitian ini memberikan 
kontribusi terhadap batasan integrasi keilmuan dalam fikih sosial bagi para peneliti dalam 
menjawab problematika sosial berbasis fikih sosial. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. al-Mustaṣfā. Lubnān: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2022. 

---. Asās al-Qiyās. ar-Riyāḍ: Maktabat al-‘Ubaykān, 1993 M. 

Aḥkām al-Fuqahā’ fī Muqarrarāt Mu’tamarāt Nahḍat al-‘Ulamā’. Surabaya: Khalista, 2019. 
Al-Anṣārī, Zakariyyā. Ḥāshiyah ‘alā al-Maḥallī ‘alā Jam‘ al-Jawāmi‘. ar-Riyāḍ: Nasyrun, 2007. 

Al-Ḥajwī, Muḥammad. al-Fikr as-Sāmī fī Tārīkh al-Fiqh al-Islāmī. al-Madīnah: al-Maktabah 
al-‘Ilmiyyah, 1397 H. 

Al-Jauziyyah, Ibn al-Qayyim. I‘lām al-Muwaqqi‘īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn. ad-Dammām: Dār Ibn 
al-Jawzī, 1423 H. 

Al-Thur, Ḥasan ibn Muḥammad. Ḥāshiyat aṭ-Ṭūr ‘alā Sharḥ al-Maḥallī ‘alā Jam‘ al-Jawāmi‘. 
Berut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009. 

Al-Qarāfī. al-Iḥkām fī Tamyīz al-Fatāwā ‘an al-Aḥkām wa Taṣarrufāt al-Qāḍī wa al-Imām. 
Lubnān: Dār al-Bashā’ir al-Islāmiyyah, 1995. 

---. Anwār al-Burūq fī Anwā‘ al-Furūq. Beirūt: Mu’assasat ar-Risālah, 2003. 

An-Nawawi, Yahya Bin Syarof. Roudhotut Tholibin. Berut: Maktabul Islami, 1991. 

Ar-Rāzī, Fakhr ad-Dīn. al-Maḥṣūl, Beirūt: Mu’assasat ar-Risālah. 1997 M. 

Ash-Shāṭibī, Abū Isḥāq. al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Fiqh. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1441. 

Asy-Syirbini, Khoṭib. Mughni Al-Muhtaj. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

43 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Az-Zubaydī, Balqāsim. al-Ijtihād fī Manāṭ al-Ḥukm. Markaz lit-Takwīn wa al-Abḥāth, Arab 
Saudi, 1435 M. 

Baedhowi. Humanisme Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008. 

Bayyah, ‘Abdullāh bin. Īthārāt Tajdīdiyyah fī Ḥuqūl al-Uṣūl, (tanpa pencetak dan tahunnya), 
Hal. 101. https://binbayyah.net/arabic/archives/3689 

Dimyathi dkk, Ahmad. Mengudar (Istilah) Metodologi Fiqh Sosial. Pati: Mafa Press, 2023. 

El Baroroh, Umdah Dan Tutik Nurul Jannah. Fiqh Sosial Masa Depan Fiqh Indonesia. Pati: 
Mafa Press, 2023. 

Fahd, Faraḥ bint, Taḥqīq al-Manāṭ bi al-Ḥaqā’iq al-‘Ilmiyyah, Jurnal Fakultas Hukum, Tafahna 
Al-Asyrof – Dakahlia, vol. 28, Juni 2024. https://journals.ekb.eg/article_369559.html  

Ibrohim, Abdur Rohman, Taḥqīq al-Manāṭ wa Aṡaruhu fī Ikhtilāf al-Fuqahā’, Jurnal Syariah 
dan riset islam, vol. 19, 2004. 
https://journals.ku.edu.kw/jsis/index.php/jsis/article/view/1553  

Khan, Toriq Azzam dan M. Ainur Rofiq. Analisis Rumah Perlindungan Pekerja Perempuan 
Sebagai Pengganti Mahrom Prespektif Tahqiqul Manat. https://mahally.ac.id/wp-
content/uploads/2025/02/TUGAS-PAK-NADA-2.pdf  

Mahfudz, Muhammad Ahmad Sahal. Nuansa Fiqh Sosial. Yogyakarta: LKiS, 2011). 
_ _ _, Anwār al-Baṣā’ir. Pati: Maktabah Maslakul Huda, 2021. 

Purba, Julhaidir dan Dhiyauddin Tanjung. Vaksin yang Mengandung Minyak Babi Di Masa 
Pandemi Menurut Hukum Islam. Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, Vol. 10, No. 
02, 2022. https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/am/article/view/2784 

Riyanto, Waryani Fajar. Filsafat Ilmu Integrasi-Interkoneksi Dalam Implementasinya Untuk 
Penelitian. Yogyakarta: Laksbang Akademika, 2022. 

Siswanto. Perspektif Amin Abdullah Tentang Integrasi Interkoneksi Dalam Kajian Islam. 
Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam Volume 3 Nomor 2 Desember 2013. 
https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/teosofi/article/view/35  

Syaifuddin, Ali Ahmad. Menilik Teori Tahqīq al-manāṭ Di Dalam Fiqh Sosial Kiai Sahal. Jurnal 
Of Low and Policy Studies, Volume 1 No. 1 Juni 2024.  
https://ojisnu.isnuponorogo.org/index.php/nagari/article/view/51 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
https://binbayyah.net/arabic/archives/3689
https://journals.ekb.eg/article_369559.html
https://journals.ku.edu.kw/jsis/index.php/jsis/article/view/1553
https://mahally.ac.id/wp-content/uploads/2025/02/TUGAS-PAK-NADA-2.pdf
https://mahally.ac.id/wp-content/uploads/2025/02/TUGAS-PAK-NADA-2.pdf
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/am/article/view/2784
https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/teosofi/article/view/35
https://ojisnu.isnuponorogo.org/index.php/nagari/article/view/51


 
 

44 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 3 (2), Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Tholhawi, Salimah dan Mushthofa Bajo. Taḥqīq al-Manāṭ fī al-Nawāzil al-Fiqhiyyah al-
Mu‘āṣarah: al-Dabā’iḥ Unmūżajan.  Jurnal Al-Ulum Asy-Syar’iyyah, vol. 7, no. 1, 2022. 
https://crsic.dz/ojsre/index.php/rsic/article/view/217  

Wijaya, Aksin. Satu Islam Ragam Epistemologi. Yogyakarta: IRCiSoD, 2020. 

Zarrūq, Aḥmad bin Aḥmad. Qawā‘id at-Taṣawwuf. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005. 

 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
https://crsic.dz/ojsre/index.php/rsic/article/view/217

