s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Epistemologi Tahqiq al-Manat sebagai Wacana Integrasi Keilmuan Lain
dalam Figh Sosial: Studi Batasan Integrasi Keilmuan Lain dalam Fikih Sosial
Ahmad Faizul Albab

Ma’had Aly Pesantren Maslakul Huda Pati
faizulalbab2003 @gmail.com

Abstract

Social Figh (Islamic jurisprudence) contextualizes fiqh to address contemporary issues in accordsance with
public welfare (maslahah). This process of contextualization necessitates openness to developments in
science, technology and the social sciences. Based on this premise, this study aims to formulate conceptual
boundaries for the scientific integration into Social Figh. This study employed a descriptive approach
with content analysis. Utilizing the theory of Tahqiq al-manat, it examines the actual limits of
incorporating other sciences into the framework of Social Figh, an aspect that has not been thoroughly
explored. Tahqiq al-manat is a methodological tool used to determine the concrete and factual reality of
the issue under examination. The findings indicate that one of the key considerations in addressing
problems from a Social Figh perspective is incorporating insights from other disciplines. Through Tahqiq
al-manat, it becomes evident that the boundary for integrating external sciences lies in their function as
tools for understanding the contextual reality of the issue. This boundary must be maintained so that
legal rulings derived through Social Figh remain grounded in and are not detached from transcendental
textual sources. The relationship between Social Figh and scientific findings operates in a circular,
reciprocal manner, allowing a constructive dialogue among the logic of usil al-figh (principles of
jurisprudence), scientific knowledge, and the resulting figh rulings. This study contributes to the
reinterpretation and clarification of the boundaries of interdisciplinarity within Social Figh.

Keywords: Social Figh, Tahqiqul al-Manat, Scientific Integration, Principles of Jurisprudence,
Reinterpretation, Interdisciplinarity.

Abstrak

Figh sosial (yurisprudensi Islam) memposisikan fikih dalam konteks untuk menjawab isu-isu
kontemporer sesuai dengan kemaslahatan umum (maslahah). Proses kontekstualisasi ini
menuntut keterbukaan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan ilmu sosial.
Berdasarkan premis ini, studi ini bertujuan merumuskan batas-batas konseptual untuk integrasi
keilmuan lain ke dalam fikih sosial. Studi ini menggunakan pendekatan deskriptif dengan
analisis konten. Dengan memanfaatkan teori tahqiq al-mandt, penelitian ini mengkaji batas
nyata dalam mengintegrasikan ilmu lain ke dalam kerangka Fikih Sosial, sebuah aspek yang
belum banyak dieksplorasi. Tahqiq al-mandt adalah alat metodologis yang digunakan untuk
menentukan realitas konkret dan faktual dari isu yang sedang dibahas. Temuan menunjukkan
bahwa salah satu pertimbangan utama dalam menangani permasalahan melalui perspektif fikih
sosial adalah dengan memasukkan wawasan dari disiplin ilmu lain. Melalui tahqiq al-manat,
tampak bahwa batas pengintegrasian ilmu eksternal terletak pada fungsinya sebagai alat untuk
memahami kenyataan kontekstual dari masalah yang dihadapi. Batas ini harus dijaga agar
ketetapan hukum yang dihasilkan melalui fikih Sosial tetap berpijak dan tidak terlepas dari
sumber-sumber tekstual transendental. Hubungan antara fikih Sosial dan temuan ilmiah
berjalan secara sirkular dan timbal balik, sehingga tercipta dialog konstruktif antara logika usil
al-figh (prinsip-prinsip yurisprudensi), pengetahuan ilmiah, dan ketetapan fikih yang
dihasilkan. Studi ini berkontribusi pada reinterpretasi dan penjelasan batas-batas interdisipliner
dalam figh sosial.

21


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
mailto:faizulalbab2003@gmail.com

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Kata Kunci: Figh Sosial, Tahqiq al-Mandt, Integrasi Keilmuan, Prinsip Yurisprudensi,
Reinterpretasi, Interdisipliner.

PENDAHULUAN

Kiai Muhammd Ahmad Sahal Mahfudz (2014) merupakan salah satu Ulama yang selalu
mengedepankan pentingnya kontekstualisasi fikih, dengan tujuan untuk menjawab
problematika masyarakat. Fikih memiliki karakteristik yang unik, yaitu intervensi “samawi”,
baik pada masa perintisan oleh imam madzhab maupun masa pengembangan oleh para
ulama setelahnya. Itu artinya, fikih tidak serta merta lahir dari atau untuk masyarakat dan
otoritas politik. Akan tetapi, fikih adalah disiplin ilmu yang memadukan unsur teks
transendental dan kondisi aktual masyarakat di bumi, kondisi lokalitas dan universalitas,
serta memadukan wahyu dan akal pikiran.! Untuk memadukan antara dua unsur ini,
diperlukan suatu metode yang mampu memenuhi usaha kontekstualisasi fikih. Fikih yang
secara istilah mengandung diksi al-muktasab (dikerjakan/digali), mengindikasikan bahwa
figh lahir dari sebuah rangkaian dan penalaran kerja intelektual. Sehingga sifatnya yang

muktasabi, meniscayakan akan adanya perubahanproduk-produk hukumnya.

Fikih secara terminologi adalah ilmu yang membahas hukum-hukum yang
berhubungan dengan mukallaf. Dengan bahasa lain, fikih adalah kumpulan hukum Islam
atau yurisprudensi dalam Islam. Sebagai kompendium (kumpulan) yurisprudensi dalam
Islam, ia memiliki sistematika dan karakteristik tersendiri. Konsekuensinya, untuk
menetapkan dan menggali suatu hukum, figh dibantu dengan disiplin ilmu Ushul Fikih dan
Kaidah Fikih yang bersifat aghlabiyyah (umum).’ Artinya sistematika dan seperangkat
penalaran yang disuguhkan oleh ushul al-figh dan qawa’id al-fighiyyah sebenarnya adalah

sarana penunjang kontekstualisasi fikih itu sendiri.

Tidak jarang sebagian kaum muslim melihat fikih sebagai perangkat yang formal.
Mereka terjerat pada asumsi formalistik yang disuguhkan fikih, bahkan sebagiannya lagi
menganggap bahwa fikih tak ubahnya seperti “Al-Qur’an”, yang dianggap sebagai kitab suci.
Jika kita selalu terjebak pada pola pemikiran formalistik ini, dikhawatirkan masyarakat akan
kabur dari fikih itu sendiri, karena jika urusan masyarakat tidak terjiwai dengan fikih,
sungguh mereka sedang menjauh dari fikih itu sendiri. Usaha kontekstualisasi fikih

sebenarnya bukanlah usaha untuk meninggalkan dan menanggalkan fikih secara mutlak.

! Sahal Mahfudz, Nuansa Figh Sosial, (Yogyakarta: LKiS, 2011), Xxiv.

? Kata pengantar yang ditulis oleh Kiai sahal Mahfudz dalam Ahkam al-Fuqaha’ fi Mugqarrarat Mu'tamarat Nahdat
al-Ulama’, (Surabaya: Khalista, 2019), X-xi.

* Sahal Mahfudz, Nuansa Figh Sosial, 22-23.

22


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Melainkan dengan usaha ini, urusan dan perilaku masyarakat akan lebih terjiwai dengan
fikih secara konseptual dan strategis, lebih-lebih merupakan usaha pengembalian

problematika masyarakat terhadap aturan fikih.*

Gagasan fikih sosial secara historis muncul sejak tahun 1994 dengan diwakili sebuah
buku yang merepresentasikan pemikiran Kiai Sahal yang berjudul “Nuansa Figh Sosial”.
Secara istilah, fikih sosial adalah mengetahui hukum-hukum syariat yang digali dari teks
untuk kemaslahatan umat.® Pengimbuhan diksi “untuk kemaslahatan umat” ini sengaja
dilakukan dengan dua alasan, bahwa tujuan fikih hadir di tengah-tengah manusia adalah
untuk menciptakan keseimbangan tugas kemanusiaan dan merealisasikan kemaslahatan.
Dari terealisasinya dua tujuan ini, maka kebahagiaan dunia dan akhirat dapat terwujud
dalam kehidupan manusia. Hal ini juga akan menguatkan makna fikih yang tidak hanya soal

teks, namun juga konteks.’

Dalam proses pengembangan fikih sosial, Kiai Sahal berupaya untuk
menyeimbangkan antara teks dengan temuan sains, teknologi dan ilmu sosial, dalam
mencari solusi untuk kemaslahatan.® Kiai Sahal menganggap bahwa penyeimbangan
tersebut dibutuhkan, karena para ulama penyusun dan pembentuk fikih dahulu selalu
mengintegrasikan ilmu di luar fikih ke dalam fikih untuk menyimpulkan sebuah hukum
dalam sebuah masalah. Misalnya ilmu falak dan ikhtilaf mathla’ dalam penetapan awal
9

Ramadhan dan Syawal, mengetahui kiblat dan waktu shalat dan penemuan obat-obatan .

Sehingga penyuguhan akan kebutuhan integrasi keilmuan lain dalam fikih ini menunjukkan
bahwa fikih adalah produk ijtihad.”

Kebutuhan akan integrasi keilmuan lain dalam sebuah penetapan hukum fikih pada

dasarnya telah direkomendasikan oleh halagah dan muktamar agar forum bahtsul masail yang

* Sahal Mahfudz, Nuansa Figh Sosial, 23-24

* Akan tetapi secara kurtural, gagasan ini telah hadir jauh sebelum buku ini terbit pada tahun 1994. Hal ini
dibuktikan dengan berbagai tulisan Kiai Sahal yang telah hadir sejak tahun 1995. (Nuansa Figh Sosial, Sahal
Mahfudz), hal. 397-404. Lihat juga Mengudar (Istilah) Metodologi Figh Sosial, Ahmad Dimyathi dkk, (Pati: Mafa
Press, 2023), 6.

¢ Pentertian ini merupakan sebuah pengembangan dari Para Peneliti yang berafiliasi dengan Pusat FISI, yang
berada di Institut Pesantren Mathali'ul Falah. Lihat: Umdah El Baroroh dan Tutik Nurul Jannah, Figh Sosial
Masa Depan Figh Indonesia (Pati: Mafa Press, 2023), 42.

7 Umdah El Baroroh dan Tutik Nurul Jannah, Figh Sosial Masa Depan Figh Indonesia, 58.

8 Ahmad Dimyathi dkk, Mengudar (Istilah) Metodologi Figh Sosial, hal. 6.

® Sahal Mahfudz, Nuansa Figh Sosial, 34.

10 Kata pengantar yang ditulis oleh Kiai sahal Mahfudz dalam Ahkam al-Fuqahd’ fi Muqarrarat Mu'tamarat
Nahdat al-Ulama’, xi.

23


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

dibahas oleh syuriah diberi tashawwur masalah agar masalahnya jelas dan nyata. Kepastian
hukum tersebut pada akhirnya dapat diputuskan secara terpadu dengan melibatkan orang-
orang yang ahli dan profesional di bidang permasalahan yang sedang dikaji. Proses integrasi
dengan alternatif ini dirasa penting guna menjawab suatu masalah tanpa mendapat risiko
hukum." Oleh karena itu, penulis mencoba menawarkan teori “Tahqiq al-Manat” sebagai

sebuah teori integrasi keilmuan lain dalam penetapan hukum fikih.

Dalam penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Syaifuddin, tahqiq al-manat sebagai
teori dalam fikih sosial adalah bagian dari kontekstualisasi hukum fikih. Menurutnya,
masalah kependudukan, distribusi zakat dan lokalisasi prostitusi, memprioritaskan kualitas
anak dari pada kuantitas, merupakan bagian kontekstualisasi fikih sosial berbasis tahqiq al-
manath.”? Penelitian lain yang dilakukan oleh Julhaidir, mengenai tahqiq al-manath sebagai
cara memverifikasi hukum vaksin yang mengandung lemak babi, yang menyimpulkan
bahwa penggunaan vaksin yang mengandung lemak babi tidak diperbolehkan karena belum
mencapai taraf dharurat.” Lalu Toriq Azzam, meneliti penggunaan tahqiq al-manath sebagai
basis dalam menganalisis rumah perlindungan pekerja sebagai pengganti mahram.
Menurutnya, rumah perlindungan perempuan adalah solusi yang sangat relevan sebagai
perlindungan perempuan di tempat kerja, yang mencakup pencegahan, penerimaan
pengaduan pendampingan, sebagai pengganti kewajiban perempuan keluar dengan

mahram.**

Persamaan penilitian penulis dengan tiga penilitian di atas dari segi objek formal,
yaitu tahqiq al-manat sebagai landasan dalam memecahkan solusi fikih. Sebuah
permasalahan yang membutuhkan untuk dikaji ulang secara mendalam dengan pendekatan
tahqiq al-manat. Sedangkan letak perbedaannya dikarenakan dua hal. Pertama, wacana tahqiq
al-manat sebagai landasan integrasi keilmuan dalam fikih sosial. Kiai Sahal maupun para
pengembang fikih sosial belum secara jelas memetakan dan memberi batasan bagaimana
seharusnya keilmuan lain bediaolog dengan fikih sosial. Kedua, penyuguhan interpretasi

ulang terhadap integrasi keilmuan dengan pendekatan tahqiq al-manat.

! Sahal Mahfudz, Nuansa Figh Sosial, 34.

2 Ali Ahmad Syaifuddin, Menilik Teori Tahqiqul Manath Di Dalam Figh Sosial Kiai Sahal, (Jurnal Of Low and
Policy Studies, Volume 1 No. 1 Juni 2024), 24.

B Julhaidir Purba dan Dhiyauddin Tanjung, Vaksin yang Mengandung Minyak Babi Di Masa Pandemi Menurut
Hukum Islam, (Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, Vol. 10, No. 02, 2022).

" Toriq Azzam Khan dan M. Ainur Rofiq, Analisis Rumah Perlindungan Pekerja Perempuan Sebagai Pengganti
Mahrom Prespektif Tahqiqul Manat.

24


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Tahqiq al-mandt sebagai salah satu wacana dalam ushul fikih merupakan sebuah
metode untuk mengetahui bagaimana gambaran nyata suatu permasalahan terjadi. Karena
berbicara tentang sesuatu adalah derivasi dari penggambaran hakikatnya (mahiyyah).® Oleh
karena kenyataan bahwa semakin tersingkirkannya pengembangan ilmu lain dalam tubuh
masyarakat muslim, ditambah dengan kebutuhan untuk mengetahui gambaran nyata sebuah
masalah, maka penulis mencoba untuk membicarakannya dengan wacana epistemologi
tahqiq al-mandt. Rumusan masalah dalam penelitian ini antara lain: pertama, mengupas
bagaimana upaya integrasi keilmuan lain dalam tubuh fikih sosial dengan menggunakan
perspektif tahqiq al-manat; kedua, bagaimana batasan-batasan fikih di tangan madzhab bisa
berubah sebab konteks dan waktu; dan ketiga, bagaimana pola epistemologi tahqiq al-manat

dalam mengintegrasikan keilmuan lain dalam fikih sosial.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan metode deskriptif melalui
analisis isi (content analysis). Penulis mencoba menguraikan teks yang ditulis Kiai Sahal yang
memberikan arah pada relevansi dan signifikansi integrasi keilmuan. Kemudian
mengungkapkan penafsiran para peneliti fikih sosial terkait integrasi keilmuan Kiai Sahal.
Penulis juga mencoba memberikan pola integrasi berbasis tahqiq al-manat ini dengan pola
integrasi keilmuan yang disuguhkan Amin Abdullah. Pengumpulan data dalam penelitian
ini berbasis pustaka, dari pendapat para ulama, baik klasik maupun kontemporer. Teknik
analisis data penelitian ini menggunakan empat bagian, pengumpulan data, reduksi data,
penyajian data dan penarikan kesimpulan. Fokus analisis dalam penelitian ini adalah
bagaimana hukum fikih mengharuskan untuk meminjam keilmuan lain dalam kacamata
tahqiq al-manat, lalu memberikan batasan-batasan terhadap proses integrasi tersebut dalam
fikih sosial. Sehingga, hasil dari penelitian ini diharapkan mampu untuk memberikan satu
wacana baru dalam pengembangan fikih pada umumnya dan fikih sosial khususnya, yang

mampu berdiaolog dengan ilmu lain.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pengertian dan Istilah-Istilah dalam Tahqiq al-Manat

Penyuguhan fikih yang kontekstual dan strategis dikaji melalui metode tahqiq al-manat
dalam istilah Ushul Figh. Istilah ini pertama kali disuguhkan oleh Imam al-Ghazali (1111 M)

> Ahmad bin Ahmad Zarraq al-Fasi, Qawd id at-Tasawwuf, (Beirat: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 2005), 21.

25


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

dalam al-Mustasfa-nya.'* Tahqiq al-manat adalah dua kalimat yang disusun dengan susunan
idlafi. Tahqiq berasal dari kata: Haqqa Syai'un 1d Sabata, sesuatu tersebut menjadi tetap atau
pasti. Sedang al-manat berasal dari kata nauth, yang berarti penggantungan.” Menurut al-
Ghazali, maksud dari al-manat dalam sebuah hukum adalah sesuatu yang dijadikan sebagai
sandaran dan alamat (tanda) sebuah hukum. Beliau cenderung memang menyamakan

manath hukum dengan ilat hukum.”

Tahqiq al-manat secara istilah adalah pemastian suatu flat dalam sebuah kasus.”
Definisi ini masih cukup sederhana, sehingga perlu untuk mendatangkan definisi lain. Imam
Baidhowi, mendefinisikan tahqiq al-manat dengan lebih spesifik, yaitu meneliti dan
menetapkan flat yang telah disepakati dalam sebuah far’ (kasus fikih).?® Sementara as-Subki
menuliskan konsep tahqiq al-mandt ini dalam salah satu cara penemuan ‘lat dalam qiyas.
Padahal oleh Imam Ghazali, tahqiq al-manath tidak hanya sebagai konsep untuk penetapan
ilat, akan tetapi lebih dari itu, tahqiq al-manath merupakan istilah yang digunakan setelah
seorang mujtahid melakukan dua proses, yaitu takhrij al-manath dan tangih al-manath.
Sehingga takhrij al-manath dan tanqih al-manath merupakan tugas dari Mujtahid, sedangkan
tahqiq al-manath dapat dilakukan oleh seorang mugqallid (penganut madzhab), mutafaqqih
atau mufti.! Sedangkan Imam asy-Syathtibi, memberikan definisi tahqiq al-manat dengan
lebih luas, yaitu proses spesifikasi hukum yang telah ditetapkan oleh sebuah dalil pada mahal

al-hukm (objek hukum), yaitu orang mukalaf. %

Al-Ghozali maupun asy-Syathibi mencoba untuk memberikan konsep tahqiq al-
mandt tidak hanya pada tataran penetapan ‘lat qiyas, lebih dari itu, tahqiq al-manat
dikembangkan sebagai sebuah cara analisis dalam menetapkan hukum pada sebuah

persoalan masyarakat. Bahkan asy-Syathibi memaparkan bahwa salah satu ijtihad penetapan

' Hal ini telah disebutkan oleh Imam ar-Razi (1209 M) dalam al-Mahshul-nya, yang menyatakan bahwa tahqig
al-manath, takhrij al-manath dan tanqih al-manath adalah istilah-istilah yang disodorkan oleh Imam Ghazali.
Sumber: Fakhr ad-Din ar-Razi, al-Mahsil, (Beirat: Mu’assasat ar-Risalah, 1997 M), vol. 5, 20.

7 ‘Abdullah bin Bayyah, Ithdrdt Tajdidiyyah fi Hugil al-Usil, (tanpa pencetak dan tahunnya), Hal. 101.

'8 Aba Hamid al-Ghazali, al-Mustasfa, (Lubnan: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 2022), 437.

1 Zakariyya al- Ansari, Hashiyah ‘ala al-Mahalli ‘ala Jam’ al-Jawami’, (ar-Riyad: Nasyrun, 2007 M), Vol. 3, 394.
20 Tlat yang telah disepakati ini tidak hanya pada nas dan ijma, lebih dari itu, yaitu sembilan cara masalik al-‘ilat
yang telah ada. Penetapan ini tidak serta merta dikatakan sebagai qiyas, melainkan disebut sebagai perealisasian
hukum kulli pada far’(juz’i). Lihat: catatan kaki kitab Al-Muwafaqot (Lebanon: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1441
H).

! Hasan ibn Muhammad ath-Thur, Hashiyat at-Tar ‘ala Sharh al-Mahalli ‘ala Jam® al-Jawami’, (Berut: Dar al-
Kutub al-Timiyyah, 1445 H), Vol. 2, 337.

22 Abu Ishaq ash-Shatibi, al-Muwdfagqat fi Usil al-Figh, (Beirat: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 2009), 775.

26


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

hukum pada mukallaf ialah melalui tahqiq al-mandt* Hal ini karena hukum sebelum
diterapkan bersifat abstrak dan umum, sifatnya yang abstrak dikarenakan hukum tersebut
masih berada dalam pikiran, sedangkan sifatnya umum karena hukum tidak berlaku pada
satu orang, akan tetapi untuk semua orang. Maka tahqiq al-manat adalah jalan keluar atas

dua masalah ini.**

Setelah menjabarkan pengertian tahqiq al-mandt, penulis akan menjelaskan cara
pengaplikasian metode ini untuk mentransformasikan hukum fikih pada sebuah kasus.
Penulis menggunakan pendekatan yang telah dikontruksikan al-Ghazali dalam
pengoprasian tahqiq al-manat, yakni silogisme kategoris. Al-Ghazali menyebut istilah
silogisme tersebut dengan istilah “an-namath al-awwal”* Misalnya pernyataan “setiap
minuman yang memabukkan hukumnya haram” diletakkan sebagai muqaddimah Kulliyyah
dan perkataan “minuman arak itu memabukkan” sebagai muqaddimah juz’iyyah. Proposisi
muqaddimah kuliyah dihasilkan dari dalil-dalil syariat yang mu’tabar. Sementara proposisi
muqaddimah juz’iyyah merujuk dari hasil analisa seseorang dengan menggunakan perangkat
pengetahuan yang relevan dan dapat menguak bahwa minuman arak adalah yang

memabukkan.?

Dari paragraf ini dapat dikatakan bahwa posisi tahqiq al-manat sebagai
kontekstualisasi fikih berada pada tataran muqgaddimah juz’iyyah. Dari contoh tersebut, jika
penelitiannya menyatakan bahwa “minuman arak” terkonfirmasi memabukkan, maka
natijah (kesimpulan) dari analisa tahqiq al-manat tersebut menghasilkan pernyataan bahwa
“minuman arak itu haram”. Namun jika minuman arak terkonfirmasi tidak memabukkan,

maka aplikasi dan penetapan hukum haram tersebut tidak bisa diterapkan.

Al-Ghazali mengistilahkan proses pemastian suatu ‘ilat hukum pada satu kasus
dengan istilah “al-ijtihdd”. Tentu ijtihad ini tidak berarti ijtihad secara istilah yang memiliki
objek dalil dan menjadi tugas dari ulama mujtahid. Menurutnya, ijtihad dalam tataran tahqiq
al-manat ini bersifat dlariirah, artinya menjadi sebuah kebutuhan mendesak karena

permasalahan terus berkembang sedangkan nash syariat terbatas.” Hal ini selaras dengan

# Jjtihad yang dimaksud merupakan ijtihad secara bahasa saja, yaitu pengerahan usaha untuk sebuah hasil yang
dituju. Usaha-usaha dalam tahqiqul manath ini adalah lewat nadhar (analisa). Bukan ijtihad secara istilah, yang
memerlukan syarat dan usaha yang sangat ketat. [bid, 774.

2% Abdur Rohman Ibrohim, Tahqiq al-Mandt wa Asaruhu fi Ikhtilaf al-Fuqahd’, (Jurnal Syariah dan riset islam,
vol. 19, 2004), 72.

2 Al-Ghazali, al-Mustasfd, 53-55.

%6 Al-Ghazali, al-Mustasfa, 443.

27 Al-Ghazali, al-Mustasfa.

27


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

ungkapan asy-Syathibi dalam wacana ijtihad, beliau memberikan dua tipe ijtihad. Pertama,
ijtihad yang otoritasnya hanya boleh dilakukan oleh mujtahid mutlak. Dari ijtihad ini
lahirlah hukum yuridis fikih, syarat pemberlakuan, sebab penetapan, pencegah (mani))
hukum, serta ‘lat (titik temu) dalam penganalogiannya. Kinerja mujtahid ini telah selesai
dan tidak memiliki perubahan yang signifikan.”® Sehingga ijtihad ini sudah tidak memiliki

otoritas untuk mengurangi atau merevisi ketetapannya.”

Akan tetapi, menurut Kiai Afifuddin Mubhajir, keterbatasan teks syariat tidak
menimbulkan masalah yang miskin solusi, sebab Al-Qur’an atau as-sunnah sudah memiliki
strategi yang jitu dalam menanggapi problem tersebut. Kedua dalil tersebut dalam belantara
pemaknaannya memiliki empat tipe pengungkapan: (1) ungkapan yang berhubungan
dengan permasalahan juziyyah tafshiliyyah, dalil yang berhubungan dengan persoalan
parsial tertentu, seperti shalat, zakat, puasa; (2) Ungkapan dalam bentuk kaidah-kaidah
umum (kulliyat); (3) Nash yang bersifat umum yang menjadi acuan dalil-dalil sekunder,
seperti ijma’ dan qiyas; dan (4) Nash yang menjadi acuan maqdshid asy-syari ah. Oleh karena,
kompleksitas dalam memahami dalil transendental membutuhkan perangkat ijtihad tipe

yang pertama.*

Tipe ijtihad kedua dikenal dengan Tahqiq al-manat.’ Ijtihad ini yang tidak mengenal
waktu untuk merepresentasikan kebutuhannya di setiap keadaan. Proyeksi bangunan
hukum Islam akan mendapatkan nilai relevansinya, jika proses aplikasi dan aktualisasi
hukum (tanzil al-hukm) pada sebuah realitas bersifat tepat dan minim akan kesalahan.
Bayangkan, jika sebuah hukum diaplikasikan pada realitas dan mukallaf yang salah, maka

relevansinya akan tercederai dan hukum jauh dari kata maslahat.*? Dari titik ini, ijtihad

28 Dalam ranah ijtihad secara istilah, itjtihad dipandang dari sisi dianggap (mu'tabar, otoritatif) dibagi menjadi
dua, ijtihad yang dianggap mutabar dan ijtihad yang dianggap ghoiru mu'tabar. Imam Syathibi telah
menjelaskan bagaimana alasan ijtihad ini tidak dianggap mu’tabar, setidaknya ada dua tipe yang diungkapkan
oleh Syathibi. Lihat: Abu Ishaq ash-Shatibi, al-Muwadfaqat fi Usal al-Figh, 821-827.

¥ Abi Ishaq ash-Shatibi, al-Muwadfaqat fi Usil al-Figh, 777-779.

*° Ali Ahmad Syaifuddin, Menilik Teori Tahqiqul Manath Di Dalam Figh Sosial Kiai Sahal, (Jurnal Of Low and
Policy Studies, Volume 1 No. 1 Juni 2024), 24.

3! Al-Ghazali dalam al-Mustasfd juga menyatakan bahwa “al-ijtihad fi tahqiqi manath al-hukm la na’rifu khilafan
bain al-ummah fi jawazihi”, bahwa ijtihad dalam ranah manath hukum tidak diketahui oleh Ghazali
pertentangan pendapat yang memperbolehkannya. Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa, hal. 437.

32 Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa, 774-777.

28


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

tahqiq al-manat menjadi sebuah kebutuhan yang tidak dapat diperbebatkan lagi untuk

memecehkan permasalahan baru yang diakibatkan perkembangan ilmu dan teknologi.*”

Fikih madzhab sebagai muqaddimah kulliyyah

Mugqaddimah kulliyyah adalah seperangkat pendapat para mujtahid yang diproses melalui
dalil-dalil transendental. Oleh karena dalil Al-Qur'an atau hadits memiliki dua sifat,
terkadang bersifat muthlaq dan terkadang bersifat muqayyad.** Dalil tersebut diolah dan
ditetapkan oleh para mujtahid menjadi sebuah konsep fikih yang diperuntukkan untuk para
mugqallid. Sehingga, muqaddimah kulliyyah merupakan dalil yang dimaksud dengan konsep
kully (universal atau dasar) fikih. Konsep dasar yang telah ditetapkan dalam madzhab
tersebut sifatnya adalah tetap dan tidak bisa berubah.

Lalu apakah yang dituliskan dan ditetapkan oleh ulama dalam kitab-kitab fikih
sepenuhnya adalah muqaddimah kulliyyah. Atau dalam bahasa lain, apakah semua cakupan
kitab fikihtidak bisa berubah? Atau terdapat pernyataan dalam kitab fikihyang bukan bagian
dari “fikih”. Imam Al-Qorofi telah memberikan rambu-rambu yang dimaksud dengan fikih.
Rambu-rambu yang bersifat permanen dan tidak bisa berubah itu olehnya disebut sebagai
“madzhab fikih”, yang selanjutnya dikenal dengan istilah “hukum figh”. Rambu-rambu fikih

ini terbatas hanya pada lima bagian:

1. Hukum-hukum syariyyah-furi'iyyah-ijtihddiyyah. “Syariyyah” berarti memberi
pemahaman hukum tersebut bukan hukum ‘agliyyah’yang dihasilkan dari pikiran
Diksi “furuiyyah” mengindikasikan hukum tersebut bukan bukan hukum pokok
(ushul). Sedangkan diksi “ijtihadiyyah” mengisyaratkan bahwa hukum tersebut lahir
dari proses ijtihad, serta bukan hukum yang sudah diketahui secara dhariiri (pasti).
Maksud hukum syariyyah tersebut adalah wajib, nadb (sunah), ibahah (boleh),
haram, dan makruh.

Ketetapan sebab sebuah hukum (asbab al-hukm);

Ketetapan syarat sebuah hukum (syuruth al-hukm);

Ketetapan tentang mani’ sebuah hukum (al-mawani’atau mufsid al-hukm);

A

Ketetapan tentang hujjah-hujjah yang menjadi dasar dan landasan dari sebab, syarat,
dan mdni’ yang berkaitan dengan penetapan sebuah hukum oleh para hakim di

pengadilan. Bagian pertama dikenal dengan hukum syariyyah-taklifiyyah.

¥ Salimah Thalhawi dan Mushthafa Bajo, Tahqiq al-Manat fi al-Nawazil al-Fighiyyah al-Mu'asarah: adz-Dzabaih
Unmiizajan, (Jurnal Al-Ulum Asy-Syar’iyyah, vol. 7, no. 1, 2022), 198.

** Salimah Thalhawi dan Mushthafa Bajo, Tahqiq al-Manat fi al-Nawazil al-Fighiyyah al-Mu'asarah: adz-Dzaba ih
Unmiizajan, 492-493.

29


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Sementara bagian kedua, ketiga dan keempat dikenal dengan istilah hukum

syar'iyyah-wadh'iyyah.>®

Dari kelima rambu-rambu tersebut, dapat disimpulkan bahwa wajib mengikuti
(taqlid) pendapat suatu madzhab tidak lebih dari lima hal itu. Sehingga selain lima pokok
tersebut, pendapat-pendapat yang telah tertulis dalam fikih tidak wajib untuk diikuti.
Bahkan, jika kita mengikuti pendapat tersebut, maka kita akan terjerumus pada
“dekontekstualisasi”. Sebagai contoh, pendapat Kiai Sahal yang ditulis dalam kitab Anwarul
Bashoir yang memuat catatan kaki dari kitab al-Asybah wa an-Nadhair,*® Kiai Sahal secara
tidak langsung telah melakukan kontekstualisasi fikih melalui pendekatan tahqiq al-manat
dalam bab Jenis-jenis pengakuan yang harus ditolak (da'awi kadzibah), yang disebutkan
Imam as-Suyuthi dalam al-Asybah wan an-Nadhair.”’

Di antara permasalahannya adalah masalah pengakuan seseorang yang berada di
Makkah, bahwa ia telah menikahi perempuan di Bashrah di hari kemarin. Menurut Imam
Suyuthi (1445 M) pengakuan tersebut dianggap dusta, sebab pengakuan seperti itu saat
zaman Imam Suyuthi adalah tidak mungkin secara adat kebiasaan. Kiai Sahal dalam taTiqat-
nya menyatakan: “peristiwa tersebut mustahil jika dilihat pada zaman dahulu, tapi tidak pada
zaman sekarang, sebagaimana telah jelas diketahui". Kiai Zubair melalui Kiai Sahal secara
tidak langsung telah melakukan kontekstualisasi fikih. Contoh yang disampaikan oleh Imam
Suyuthi sudahlah tidak relevan dengan kondisi yang terjadi di zaman Kiai Sahal dan Kiai
Zubair hidup. Di sinilah perlunya pemberlakuan fikih yang dibaca secara kontekstual,

dengan mempertimbangkan temuan sains dan teknologi.*®

Dari contoh tersebut, Kiai Sahal sesungguhnya tidaklah sedang berbeda pendapat
dengan Imam Suyuthi atau bahkan Madzhab Syafii. Kiai Sahal berpendapat bahwa
pengakuan yang dusta hukumnya haram dan tidak bisa diterima. Ini adalah konsep yang
disebut dengan fikih kulli yang tidak bisa berubah kapan dan dimanapun. Namun, Kiai Sahal
menganggap bahwa contoh yang ada dalam kitab Asybah sudah tidak relevan lagi dengan
zaman sekarang. Hal ini dikarenakan secara zaman antara Imam Suyuthi dengan Kiai Sahal

memiliki selisih sekitar lima abad serta telah terjadi perkembangan ilmu dan teknologi.

* Al-Qarafi, al-Thkam fi Tamyiz al-Fatawa ‘an al-Ahkam wa Tasarrufat al-Qadi wa al-Imam, (Lubnan: Dar al-
Basha'ir al-Islamiyyah, 1995), 191-194.

% catatan kaki ini merupakan kutipan langsung dari Kiai Zubair saat Kiai Sahal mengaji dengannya.

%7 Sahal Mahfudz, Anwar al-Basd'ir, (Pati: Maktabah Maslakul Huda, 2021), 482.

38 Sahal Mahfudz, Anwadr al-Basd'ir.

30


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Kebutuhan analisis ilmu lain dalam tahqiq al-manat

Telah disebutkan di atas bahwa tahqiq al-manat merupakan sebuah proses untuk
mengidentifikasi masalah taklifiyyah yang membutuhkan kejelasan jawaban hukum.
Identifikasi masalah yang dihadapi seorang mukalaf sangat beragam, karena satu masalah
belum tentu sama dengan masalah lain, baik cara mengetahuinya maupun ilmu yang
berhubungan dengannya. Oleh karena itu, Imam Ghazali memberikan beberapa tipologi
perangkat pengetahuan (nadhariyyat) yang dapat membantu menganalisa suatu kasus. Al-
Ghazali menjelaskan dalam bukunya “Asas al-Qiyas”, perangkat pengetahuan yang dimaksud
ialah:

1. Perangkat analisa dengan alat bantu kebahasaan (nadhariyah lughawiyyah). Terdapat
berbagai macam contoh permasalahan fikih yang membutuhkan keilmuan bahasa
ini, misalnya 7ja@b-qabiil, sumpah, nadzar dan apapun yang berhubungan dengan
unsur kebahasaan. Maka perangkat bahasa ini, setidaknya mampu untuk
menganalisa secara mendalam bagaimana masalah tersebut sebenarnya terjadi;

2. Perangkat analisa yang bersifat adat-kebiasaan (nadhariyyah ‘urfiyyah). Al-Ghazali
mencontohkannya dengan praktik-praktik transaksi, pemaknaan manipulasi
(gharar) dalam jual beli, yang semuanya memerlukan pertimbangan adat (‘urf) suatu
wilayah tertentu.

3. Perangkat analisa dengan alat bantu ilmu logika (nadhariyyah ‘aqliyyah). Al-Ghazali
mencontohkannya dengan menganalisa perbedaan-perbedaan jenis dan golongan.
Golongan yang dimaksud tidak hanya manusia, namun secara luas adalah sesuatu
yang proses mengetahuinya membutuhkan ketajaman logika.

4. Perangkat analisa dengan pendekatan pancaindra (nadhariyyah hissiyah). Pada
analisa ini, al-Ghazali mencontohkan dengan masalah balasan bagi orang yang
berburu hewan (jaza’ shoid) di tanah haram dan/saat keadaan ihrom, pada hewan
yang belum ditentukan dendanya oleh syariat. Maka, indra kita dapat membantu
untuk menganalisa hewan mana yang lebih cocok untuk dijadikan sebagai tebusan
atas hewan yang diburu.

5. Perangkat analisa dengan alat bantu ilmu fisika (nadhariyyah thabi’iyyah). Al-Ghazali
memberikan contoh pada air mutaghayyir, yang berubah karena benda tertentu.

Ketika air tersebut perubahannya sedikit, maka untuk mengetahui kadar dan

31


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

perubahannya, perangkat ilmu fisika diharapkan mampu untuk membantu

bagaimana sifat asli air mutaghayyir tersebut.”

Analisa terhadap permasalahan yang terjadi sebenarnya tidak hanya menggunakan
lima perangkat tersebut, karena sifat permasalahan yang terus berkembang tiada henti.
tahqiq al-manat yang sifatnya adalah analisa terhadap permasalahan yang terjadi
meniscayakan berbagai perangkat (ilmu) analisa. Tipologi dalam pengakuan al-Ghazali
tersebut hanyalah bersifat menampilkan analisa yang paling utama.*’ Al-Qarafi dalam hal ini
menyatakan bahwa dalil pemberlakuan hukum terbagi menjadi dua, pertama: dalil yang
berhubungan dengan hukum syariat yang hanya terbatas pada teks dari syariat (Allah dan
Nabi Muhammad); dan kedua: dalil (petunjuk atau analisa) terhadap berlakunya hukum

pada sebuah konteks. Analisa kedua ini sifatnya tidak terbatas.”

Dari penjabaran tersebut, dapat disimpulkan bahwa analisa pada sebuah
permasalahan tertentu terbagi menjadi dua: Pertama: analisa berlandaskan pada dalil naqli
murni. Analisa dengan model ini jumlahnya sangat sedikit. Kedua: analisa berlandaskan
pada penelitian dan pikiran.” Al-Ghazali memastikan bahwa analisa suatu permasalahan
berbasis pada pola kedua, yaitu menggunakan penelitian dan pikiran berjumlah sembilan
puluh persen dari produk hukum fikih.® Pengetahun ini bukanlah pengetahuan akan
hukum fikih, melainkan pengetahuan atas tashawwur masalah (gambaran problematika).
Pengetahun ini dapat merujuk pada para ahli di bidang objek yang sedang dikaji (ahl al-
khubrah atau ahl al-ma’rifah). *

Klasifikasi pemilik otoritas tahqiq al-manat

Al-Ghazali dalam al-Mustasfa mengungkapkan bahwa ijtihad dalam konteks tahqiq al-manat
hukumnya boleh tanpa ada perselisihan ulama. Dalam konteks penetapan sebuah hukum
yang berlandaskan pada mandt, seorang tidak perlu melakukan istinbath, karena manat
tersebut telah diketahui dari nash dan ijma’ serta telah ditetapkan oleh para mujtahid

mustaqil.*® Maka pada titik ini, Imam Syathibi menyatakan bahwa ijtihad tahqiq al-manat

¥ Al-Ghazali, Asds al-Qiyds, (ar-Riyad: Maktabat al-‘Ubaykan, 1993 M), 37-42

0 Al-Ghazali, Asds al-Qiyads, 42.

' Al-Qarafi, Anwdr al-Buriq fi Anwd" al-Furiq, (Beirat: Mu'assasat ar-Risalah, 2003), Vol. 1, 300-301.

2 Balgasim az-Zubaydi, al-Ijtihad fi Mandt al-Hukm, (Sebuah penelitian yang diajukan oleh Balqosim untuk
disertasinya di Universitas Ummul Quro, pada tahun 1435 H dan dicetak oleh Markaz lit-Takwin wa al-
Abhath, Arab Saudi), 320.

* Abu hamid Al-Ghazali, Asasul Qiyas, 42.

* Abt Ishaq asy-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usil al-Figh, 820-821.

* Al-Ghazali, al-Mustasfa, 437.

32


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

terkadang tidak memerlukan pengetahuan tentang ilmu magqdshid yang menjadi dalah satu

syarat dari mujtahid mustaqil.*

Jika wilayah otoritas tahqiq al-mandt tidak disyaratkan memiliki sifat seperti
mujtahid mustaqil, lantas siapa yang boleh melakukan tahqiq al-manat dalam belantara
hukum fikih? Maka untuk menjawabnya, penulis akan menampilkan bagaimana Abdullah
bin Bayyah menjawab pertanyaan ini. Dalam menetapkan sebuah hukum, ‘lat sebagai
penentu utama telah diketahui dari pendapat madzhab dan hukum sudah siap diberlakukan.
Sehingga dengan tahqiq al-mandt dapat diketahui di mana semestinya hukum harus

diterapkan.?

Dalam menjawab pertanyaan ini, memerlukan beberapa premis. Pertama, dalam
ushul figh kita disuguhkan dengan berbagai perangkat khithab wadh’i, yaitu sebab, mani’, dan
syarat. Dengan perangkat ini kita dapat menganalisis mukalaf, apakah dia sudah terkena
sebuah kewajiban atau tidak, hukumnya sah atau tidak, melalui realisasi (pemastian) unsur
khithab wadh’i pada dirinya.”® Terkadang sebuah hukum bersifat wajib pada seseorang sebab
unsur penyebabnya sudah terpenuhi, namun terkadang hukum tersebut tidak wajib karena
terdapat penghalang (mani). Terkadang pula seorang dianggap sah melakukan jualbeli,
karena telah memenuhi syarat dan tidak ada perkara yang membatalkannya. Namun dengan

akad yang sama, orang lain bisa dianggap tidak sah karena tidak memenuhi syarat.

Maka untuk memberlakukan sebuah hukum dengan perangkat khithob wadh’i
dengan analisa tahqiq al-manat, Ibnu Bayyah membagi khithab (hukum) berdasarkan tolak
ukur terhadap orang mukalaf menjadi empat: hukum yang mengarah pada personal orang
mukalaf, hukum yang mengarah pada kelompok namun yang dikehendaki adalah personal
mukalaf, hukum yang mengarah pada kelompok orang mukalaf Dan hukum yang mengarah

pada pemimpin tertinggi.*’

Pertama, hukum yang mengarah pada personal, otoritas tahqiq al-mandt ini
dilimpahkan pada individu mukalaf. Hal ini dapat dicontohkan orang merdeka yang hendak
menikahi budak, karena takut terjerumus pada zina. Maka dia harus mengetahui dan
menimbang dirinya sendiri, apakah dia termasuk orang yang takut terjerumus pada

perbuatan zina atau tidak, karena salah satu syarat menikahi budak adalah kekhawatiran

46 Abi Ishaq asy-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usil al-Figh, 820-821.

47 ‘Abdullah bin Bayyah, Ithardat Tajdidiyyah fi Usil Huqil al-Usil, 142.
8 ‘Abdullah bin Bayyah, 143.

¥ ‘Abdullah bin Bayyah, 144-146.

33


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

akan terjerumus pada zina. Maka dia juga harus menimbang syarat tersebut pada dirinya.

Hal inilah yang disebut dengan tahqiq al-manat.>

Kedua, hukum yang mengarah pada kelompok namun yang dikehendaki adalah
personal mukallaf. Pemberlakuan hukum tipe kedua ini dalam konteks tahqiq al-manat
dilimpahkan pada individu juga. Ibnu Bayyah mencontohkannya dengan masalah seseorang
yang menghendaki poligami. Poligami yang didasarkan mafhiim dari ayat Surat an-Nisa": 3,
yang artinya: “jika kalian khawatir tidak berlaku adil maka (kawinlah) seorang saja atau budak
yang dia miliki”. Maksud dari ayat ini bukanlah pada sekelompok mukalaf, melainkan pada
individu. Syarat dari poligami adalah berperilaku adil, sehingga seorang yang hendak

poligami harus mampu mengetahui dirinya adil dengan pendekatan tahqiq al-manat.*

Ketiga, hukum yang mengarah pada kelompok mukalaf. Pemegang otoritas tahqig
al-manat dalam masalah ini adalah kelompok mukalaf, seperti pemberlakuan dua juru
penengah (hakam) dalam masalah kekhawatiran yang menuju pada perceraian. Dua orang

tersebut harus memenuhi syarat menjadi hakam dan melakukan tugas semestinya.

Keempat, hukum yang mengarah pada pemimpin tertinggi. Banyak sekali hukum-
hukum fikih yang beraviliasi pada keputusan pemimpin tertinggi dalam suatu wilayah.
Otoritas pemegang tahqiq al-mandt dalam kasus ini adalah pemimpin tertinggi.”* Ibnu
Bayyah mencontohkannya dengan faZzir yang tidak dijelaskan syariat jenis dan ukurannya
pada kejahatan tertentu. Keputusan untuk peperangan juga berada pada otoritas mutlak
pemimpin. Ibnu Bayyah juga mengomentari orang yang melakukan amr ma’ruf namun
dengan kekerasan. Amr ma’ruf dengan kekuatan tertentu hanya ada pada diri penguasa atau
wakilnya. Pemberlakuan hukum-hukum yang bersifat umum seperti kewajiban membayar
pajak dengan nominal tertentu harus ditetapkan oleh para penguasa. Inilah yang disebut

dengan tahqiq al-manat dalam ranah wilayah kekuasaan.>

Reinterpretasi integrasi keilmuan lain dalam fikih sosial wacana epistemologi
tahqiq al-manat
Dalam proses pengembangan fikih sosial, Kiai Sahal berupaya untuk menyeimbangkan

antara teks dengan temuan sains, teknologi dan ilmu sosial, dalam mencari solusi untuk

3% ‘Abdullah bin Bayyah, 144.
3'*Abdullah bin Bayyah.

32 ‘Abdullah bin Bayyah, 144-145.
53 ‘Abdullah bin Bayyah, 145-146.

34


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

kemaslahatan.** Pada saat ini, fikih tidak bisa dianggap ekslusif dengan menutup diri dari
bantuan ilmu lain. Fikih yang memiliki obyek amaliyah sangat membutuhkan bantuan
keilmuan lain dalam proses analisis permasalahan dengan lebih tajam.** Pernyataan ini
merupakan pendapat para peneliti fikih sosial yang mencoba menginterpretasikan

pernyataan Kiai Sahal, yaitu:

“Pembahasan fiqih secara terpadu dan pengembangannya sangat lamban, bahkan kadang secara
eksklusif dipahami, antara ilmu figih dengan ilrnu lain yang punya diferensiasi tersendiri, seolah-
olah tidak ada hubungannya. Padahal, para ulama penyusun dan pembentuk fiqih dahulu selalu
mengintegrasikan ilmu-ilmu di luar figih ke dalam fiqih, untuk menentukan kesimpulan hukum
bagi suatu masalah. Misalnya ilmu falak (hisab) dan ikhtilaf al-mathla' dalam hal penentuan awal
Ramadan dan Syawal, ma'rifat al-qiblah dan al-waqt dalam hal shalat dan penemuan obat-obatan

dalam kontrasepsi (man' al-haml/ibtha' al-haml) dalam bab nikah”.*

Para peneliti fikih sosial tersebut memberikan suatu konsep bahwa temuan ilmu
lain tersebut merupakan bagian dari pada mencari solusi dalam persoalan hukum.
Pertimbangan atas penemuan sains, teknologi dan ilmu sosial adalah kekuatan tersendiri
dari solusi hukum yang dihasilkan. Hal ini karena dengan mempertimbangkan temuan
pengetahuan tersebut, maka solusi persoalan hukum akan kian dapat dirasakan nilai
kontekstualnya.”” Menurut Tutik, penemuan ilmu lain ini merupakan unsur penting dalam

pengembangan fikih sosial, baik ketika menggunakan metodologi gauli maupun manhaji.*

Dalam mempertimbangkan temuan ilmu lain, teori Tahqiq al-manat dapat berperan
menjembatani temuan ilmu lain dengan batasan-batasan fikih. Hal ini karena dengan tahqiq
al-manat, dapat diketahui mana yang menjadi ajaran pokok dalam fikih dan tidak bisa
berubah dengan ajaran yang bukan pokok yang bisa berubah. Salah satu dari prinsip dasar
fikih sosial adalah adanya verifikasi mendasar antara ajaran yang pokok (ushul) dan cabang
(furii).”® Menurut para pengembang fikih sosial, ajaran pokok tersebut paling tidak telah

terangkum dalam prinsip dasar syariat yang berjumlah lima (dlaruriyyat khams).*®

% Ahmad Dimyathi dkk, Mengudar (Istilah) Metodologi Figh Sosial, 6.

5> Umdah El Baroroh Dan Tutik Nurul Jannah, Figh Sosial Masa Depan Figh Indonesia, 70.
5¢ Sahal Mahfudz, Nuansa Figh Sosial, 34.

37 Ahmad Dimyathi dkk, Mengudar (Istilah) Metodologi Figh Sosial, 47-48.

% Ahmad Dimyathi dkk, Mengudar (Istilah) Metodologi Figh Sosial, 48.

3% Sahal Mahfudz, Nuansa Figh Sosial, viii.

¢ Umdah El Baroroh Dan Tutik Nurul Jannah, Figh Sosial Masa Depan Figh Indonesia, 60.

35


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Akan tetapi menurut hemat penulis, pernyataan Kiai Sahal tersebut tidak bisa
disimplikasikan sedemikian rupa. Hal ini karena maksud dari prinsip menelaah antara
ajaran pokok dan furu’adalah membedakan antara produk fikih yang tidak bisa berubah dan
produk fikih yang bisa berubah. Produk fikih yang tidak bisa berubah tersebut adalah fikih
yang berada pada tataran fikih kulli, yang disebut dengan madzhab yang telah dijelaskan
dalam keterangan al-Qarafi, bahwa ajaran fikih yang dianggap madzhab dan tidak bisa
berubah berjumlah lima, yaitu hukum syariyyah-furi'iyyah-ijtihddiyyah, sebab, syarat, dan
mani. Ketetapan tentang hujjah-hujjah yang menjadi dasaar dan landasan dari sebab, syarat,

dan mdni’yang berkaitan dengan penetapan sebuah hukum oleh para hakim di pengadilan.®

Dengan landasan tersebut, ajaran furu’ dalam prinsip fikih sosial menurut penulis
adalah pendapat-pendapat yang ada di buku fikih pada selain lima hal tersebut. Di sinilah
peran teori tahqiq al-mandt sebagai proses integrasi keilmuan lain. Dalam proses tanzil al-
hukm (aktualisasi hukum) membutuhkan dua mugaddimah, muqaddimah kulliyyah dan
muqaddimah juz’iyyah. Posisi muqaddimah kuliyyah berada pada tataran hukum yang tidak
bisa berubah, sedang muqaddimah juziyyah adalah permasalahan yang bisa berubah seiring

62

berkembanganya waktu.”® Maka, pada muqaddimah juziyyah ini tahqiq al-manat

dioperasikan, dengan tujuan untuk mengetahui secara pasti mahal al-hukmi (objek hukum).®

Dengan pendekatan ini, maka jelas bahwa wilayah integrasi keilmuan lain dalam
fikih adalah pada tataran untuk mengetahui jelas tidaknya permasalahan itu terjadi.
Penemuan ilmu lain tersebut tidak bisa mengintervensi dan merubah ketetapan yang ada
dalam muqaddimah kulliyyah. Penemuan ilmu lain tersebut merupakan bentuk dari
memecahkan sebuah permasalahan sesuai dengan konteksnya. Ibnu Qoyyim menyatakan
bahwa dalam satu permasalahan yang membutuhkan jawaban fikih, terdapat berbagai tanda
dan qarinah-qarinah yang harus diketahui secara mendalam.** Dialektika suatu permasalahan

yang kompleks merupakan kebutuhan kita dalam merujuk keilmuan lain dalam fikih sosial.

Pada titik inilah, persinggungan antara hukum fikih dan keilmuan lain saling
membutuhkan. Fikih dalam menjawab permasalahan yang kompleks membutuhkan
keilmuan lain untuk mengetahui secara pasti keadaan yang terjadi. Muhammad al-Hajawi

berpendapat bahwa kebanyakan fatwa tidak tepat dan salah diakibatkan kesalahan pada

' Al-Qarafi, al-Thkam fi Tamyiz al-Fatawa ‘an al-Ahkam wa Tasarrufat al-Qddi wa al-Imam, 191-194.

62 Al-Ghazali, al-Mustasfd, 53-55.

63 ‘Abdullah bin Bayyah, Itharat Tajdidiyyah fi Usil Huqiil al-Usill, 142.

¢4 Ibn al-Qayyim, I1am al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-Alamin, (ad-Dammam: Dar Ibn al-Jawzi, 1423 H), Vol. 2, 165.

36


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

tashawwur (pemahaman permasalahan).®® Permasalahan yang membutuhkan jawaban fikih
terkadang memiliki kerumitan-kerumitan yang disebabkan kompleksitas zaman modern
yang terkadang tidak bisa hanya dibaca secara sekilas. Penyederhanaan permasalahan yang
sejatinya bersifat kompleks secara tidak langsung akan mengakibatkan hukum fikih tidak
kontekstual dan bisa dianggap hukum yang salah.

Maka kebutuhan untuk merujuk para pendapat ahli yang kompeten pada bidang
tertentu merupakan sebuah kelaziman dalam tahqiq al-manat. Persoalan yang berhubungan
dengan kesehatan harus dijawab dengan mempertimbangkan bagaimana pendapat ahli
medis. Jika persoalan tersebut berhubungan dengan ekonomi, maka meniscayakan untuk
mendengar bagaimana persoalan tersebut terjadi dari pakarnya, begitu juga pada keilmuan-
keilmuan lain. Merujuk pada para ahli dalam memahami fakta yang terjadi dapat dilakukan
dengan cara langsung dengan mendengarkan penjabaran ahli, merujuk pada penelitian-
penelitian yang terpercaya atau dengan merujuk pada ensiklopedia yang diterbitkan oleh

badan-badan ilmiah dan pusat penelitian.*

Walhasil, maksud dari integrasi keilmuan yang dikemukakan, jika ditinjau dari
konsep tahqiq al-mandt, adalah proses determinasi suatu permasalahan dengan keilmuan
tertentu. Integrasi keilmuan ini tidak lain merupakan proses untuk memahami secara pasti
dan mendalam fakta permasalahan yang terjadi. Memahami fakta ini dapat menggunakan
keilmuan yang modern, seperti ilmu kimia, fisika, astronomi, matomatika, botani, zoologi
dan bumi.” Sehingga, dapat disimpulkan bahwa setiap tahqiq al-mandt belum tentu
membutuhkan keilmuan lain. Namun terkadang pada problematika sosial yang kompleks,
dibutuhkan keilmuan lain sebagai jawaban untuk mengetahui permasalahan tersebut. Pada
titik inilah kiranya integrasi keilmuan harus diperhatikan dengan baik dan tidak melebihi

batas yang dikehendaki.

Pola Epistemologi Tahqiq al-manat: Reintegrasi Keilmuan Lain dalam fikih Sosial

Proyek rekonstruksi hukum Islam dengan basis penemuan sains dalam kacamata tahqiq al-
mandt adalah upaya reintegrasi keilmuan Islam dengan ilmu umum. Dalam wacana integrasi
keilmuan tersebut, penulis mencoba menyuguhkan bagaimana hubungan yang terjalin

antara keduanya dengan mengutip pandangan Amin Abdullah. Amin sendiri dalam teori

6 Muhammad al-Hajwi, al-Fikr as-Sami fi Tarikh al-Figh al-Islami, (al-Madinah: al-Maktabah al-Tlmiyyah, 1397
H), vol. 4, 314.

% Balqasim az-Zubaydi, al-Ijtihad fi Mandt al-Hukm, 282-283.

§7 Farah bint Fahd, Tahqiq al-Mandt bi al-Haqa'iq al-Tlmiyyah, (Jurnal Fakultas Hukum, Tafahna Al-Asyrof -
Dakahlia, vol. 28, Juni 2024), 392-394.

37


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

integrasinya, meminjam wacana teori dari [an Barbour (2013) yang mengusulkan setidaknya
empat hubungan yang terjalin antara keduanya dalam wacana untuk menghubungkan sains
dan agama yaikni, hubungan konflik, perpisahan, dialog dan integrasi-perpaduan.
Sedangkan teori integrasi-interkoneksi menurut Amin adalah upaya untuk memadukan dua
kutub keilmuan, yaitu ilmu agama dan umum, tanpa mendistorsi satu sama lain. Keduanya
harus bersinergi, berdialog tanpa menjatuhkan dan yang terpenting adalah saling bertaut.*’
Rangka epistemologi integrasi-interkoneksi ini dikenal dengan istilah "epistemologi jaring

laba-laba".

Jika begitu gambaran sekilas antara sains dan agama, lalu bagaimana relasi antar
kedua ilmu ini? Ini merupakan persoalan tersendiri. Relasi tersebut bersifat paralel, linear
atau sirkular? Jika hubungan antara keduanya bersifat paralel maka masing-masing
keduanya akan berjalan sendiri. Bentuk relasi paralel akan mengasumsikan bahwa dalam diri
sebuah hukum fikih tidak membuka keterbukaan sama sekali dengan keilmuan astronomi.
Sedangkan pola hubungan linear, pada ujungnya akan mengalami jalan buntu. Sejak awal
pola hubungan linear akan menempatkan salah satu dari kedua keilmuan ini akan menjadi
primadona. Hukum syariat akan menepikan masukan yang diperoleh dari keilmuan sains.”
Sehingga pola hubungan linear dan paralel dalam sains dan agama tidak menjadi jalan keluar

dalam mendialogkan keduanya.

Seorang faqih jika menganggap bahwa keilmuan fikih adalah satu-satunya keilmuan
yang ideal dan final, maka jenis pilihan dominasi ini pada gilirannya akan mengantarkan
seseorang pada kebuntuan. Karena ketertutupan Ilmu Fikih bisa mengakibatkan kebuntuan
dogmatis-teologis.” Pada dua model relasi tersebut, seolah antara keilmuan agama dan sains
berada pada rel masing-masing dan tidak akan bertemu satu sama lain. Pola hubungan linear
akan melihat epistemologi yang lain sebagai metodologi yang tidak valid. Model pola

hubungan paralel dan linear antar dua keilmuan ini dapat digambarkan sebagai berikut:

¢ WWaryani Fajar Riyanto, Filsafat Ilmu Integrasi-Interkoneksi Dalam Implementasinya Untuk Penelitian,
(Yogyakarta: Laksbang Akademika, 2022), xiv-xviii.

¢ Aksin Wijaya, Satu Islam Ragam Epistemologi, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), 296-297.

7® Sebuah pengantar yang ditulis oleh Amin Abdullah dalam buku Humanisme Islam karya Baedhowi.
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), xxiv-xxvii.

7! Siswanto, Perspektif Amin Abdullah Tentang Integrasi Interkoneksi Dalam Kajian Islam, (Teosofi: Jurnal
Tasawuf dan Pemikiran Islam Volume 3 Nomor 2 Desember 2013), 377.

38


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Skema 1. Model hubungan paralel dan linear

Model pola hubungan paralel Model pola hubungan Linear
Nalar figh Nalar figh Nalar Figh
Nalarilmu lain Nalarkeilmuan lain

Karena kedua pola hubungan paralel dan sirkular sudah gugur, maka tawaran relasi
antara hukum Islam dan sains adalah model hubungan sirkular (timbal balik). Di mana
kedua ilmu ini tidak memiliki dominasi dan hegemoni, karena berbagai hukum fikih bersifat
membutuhkan nalar dan hasil analisa keilmuan sains. D1 sisi lain, nalar keilmuan sains tidak
akan berguna dalam kacamata hukum fikih tanpa ada validasi dari teks transendental. Cara
berpikir, mentalitas dan etos keilmuan seperti ini akan menghantarkan hukum fikih bersifat
terbuka, aktif, progresif dan jauh dari kejumudan, pasif, konservatif. Corak hubungan ini
tidak mencerminkan adanya finalitas, eksklusivitas serta ketertutupan. Gambaran pola

hubungan sirkular ini, dapat dilihat pada gambar di bawah ini: "

Skema 2. Model hubungan sirkular

Nalar logika/burhani

Peristiwa

Teks Normatif

Nalar Figh/bayani Nalar Sains/filosofis

Dari pola di atas dapat disimpulkan bahwa posisi “peristiwa alam” berada di dalam
segitiga yang berkedudukan sama dengan teks transendental. Sehingga keberadaannya
adalah hal yang berada di dalam jangkauan teks normatif. Sedangkan, nalar fikih, sains dan
logika memutari teks normatif dan peristiwa alam, sebagai sebuah relativitas yang berfungsi
menganalisis antara teks normatif dan peristiwa. Nalar sains yang berguna memahami

peristiwa-peristiwa alam memiliki keterkaitan erat dengan nalar fikih yang di sisi lain juga

72 Siswanto, Perspektif Amin Abdullah Tentang Integrasi Interkoneksi Dalam Kajian Islam, xxvii-xxx.

39


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s ® E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 3 (2), Desember 2025

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

berfungsi sebagai pemahaman atas hukum fikih. Sedangkan logika memiliki peran untuk
memahami teks transendental yang bermuara pada logika usul al-figh dan qowa’id al-figh.
Dari pola sirkular ini, dapat dipahami dengan jelas bagaimana epistemologi tahqiq al-manat
mendialogkan berbagai elemen yangv meliputi: peristiwa alam sebagai objek, teks normatif
sebagai tambatan transendental, nalar fikih dan logika usul fikih sebagai cara untuk
memahami teks tersebut, serta nalar sains sebagai ilmu yang mempelajari kejadian dan
peristiwa alam. Penulis menilai bahwa pola hubungan sirkular inilah pola yang paling
memungkinkan untuk kajian epistemologi integrasi ilmu sains dalam kacamata fikih sosial.

Pola di atas juga diterapkan dalam ilmu sosial ataupun temuan teknologi.

Apikasi tahqiq al-manat sebagai teori integrasi keilmuan fikih sosial

Penulis akan menampilkan bagaimana penerapan integrasi keilmuan dalam fikih dengan
menggunakan teori tahqiq al-manat. Permasalahan yang diangkat penulis adalah penetapan
waktu shalat untuk daerah kutub Utara dan Selatan. Waktu shalat merupakan salah satu
syarat yang harus diketahui sebelum melakukan shalat. Sehingga sekalipun seorang
melakukan shalat di waktunya, tapi tanpa dasar mengetahui waktu shalat, maka dianggap
tidak sah.”? Waktu shalat ini telah ditentukan oleh para ulama dengan berpijak pada
matahari.”* Lalu bagaimana dengan daerah kutub yang tidak dilalui dengan jalur
khatulistiwa dan terbitnya matahari tidak terlihat secara normal. Rata-rata daerah tersebut
mengalami kemunculan matahari selama enam bulan, sedangkan enam bulan selanjutnya

matahari tidak muncul.”

Imam Nawawi dalam menanggapi permasalahan ini memberikan sebuah kaidah
bahwa pelaksanaan shalat di tempat tersebut menggunakan waktu daerah yang terdekat.”
Ketetapan ini disebut sebagai mugAddimah kulliyah, yang tidak bisa berubah dalam kondisi
apapun. Dalam mencari tahu secara tepat waktu shalat di daerah tersebut, perlu untuk
mengintegrasikan keilmuan astronomi. Temuan keilmuan astronomi tersebut adalah
bentuk dari realisasi (tahqiq) ketetapan ijtihad Imam Nawawi.”” Dari contoh ini dapat
ditegaskan bahwa integrasi keilmuan lain merupakan sebuah usaha untuk mengetahui detail

masalah fikih yang sedang dibahas.

73 Khatib asy-Syirbini, Mughni al-Muhtaj, (Beirat: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1994), vol. 1, hal. 396.
7 Khatib asy-Syirbini, Mughni al-Muhtaj, vol. 1, hal.297-303.

7> Balqasim az-Zubaydi, al-Ijtihad fi Mandt al-Hukm, 501.

7¢ Yahya bin Syarraf an-Nawawi, Roudhah ath-Thalibin, (Berut: Maktabah al-Islami, 1991), vol. 1, 182.
77 Balqasim az-Zubaydi, al-Ijtihad fi Mandt al-Hukm, 504-505.

40


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Contoh yang dipaparkan penulis adalah permasalahan yang tidak begitu kompleks,
karena masih dalam wilayah fikih konvensional. Sedangkan Kiai Sahal melalui fikih sosial
berupaya menjadikan keilmuan lain sebagai alat pemecah kebuntuan terhadap masalah yang
kompleks, yang membutuhkan penalaran panjang dalam memandang kemaslahatan.
Beberapa contoh permasalahan kompleks yang membutuhkan temuan ilmu lain antara lain
adalah masalah kependudukan, penggunaan alat kontrasepsi dan lokalisasi prostitusi. Kiai
Sahal dalam menanggapi masalah tersebut, selain menggunakan kaidah fighiyyah, juga
menggunakan temuan keilmuan lain yang dihasilkan oleh badan kependudukan dunia, serta
mendengarkan pendapat para ahli medis.”® Mugaddimah kulliyah dalam paparan contoh di
atas adalah al-qawa’id al-fighiyyah, sedangkan muqaddimah juziiyyah-nya adalah temuan
keilmuan sains sebagai alat untuk mengetahui dan mempertimbangkan detail-detail yang

tidak cukup hanya melihatnya secara sekilas.

KESIMPULAN

Fikih sosial merupakan keniscayaan yang timbul akibat kompleksitas permasalahan yang
tidak bisa dibaca secara sekilas dengan kacamata hukum fikih konvensional. Teks
transendental yang terbatas jumlahnya membutuhkan penalaran dan kajian yang cukup
mendalam dalam menjawab suatu fakta sosial yang kian berkembang. Dalam tataran
metodologi qauli maupun manhaji, fikih sosial memerlukan sikap terbuka terhadap temuan
sains, teknologi dan ilmu sosial. Pada titik ini, rekonstruksi hukum Islam akan dapat
berdialog dengan basis keilmuan lain. Penulis menyimpulkan bahwa teori yang mampu
untuk memberikan pengertian ulang jalinan antara [lmu Fikih dan ilmu lain adalah tahqiq

al-manat.

Konsep tahqiq al-manat menjadi teori yang memberikan batas keilmuan lain untuk
berdialog dengan fikih sosial. Fikih sosial dalam penerapannya, membutuhkan dua
mugaddimah (premis), muqaddimah kulliyyah dan juziyyah. Pada tataran muqaddimah
kulliyyah, hukum berhubungan dengan teks transendental, yang telah ditulis oleh ulama
mujtahid dan dikenal sebagai fikih madzhab, baik dalam metode gauli maupun manhaji.
Sedangkan pada muqaddimah juziyyah, keilmuan lain berperan sebagai alat pembaca
kompleksitas dan kerumitan masalah yang terjadi. Pada tataran inilah batasan integrasi ilmu
lain menjalin hubungan dengan Ilmu Fikih. Temuan ilmu lain hanya bersifat memberi
masukan dan mengetahui detail permasalahan, tanpa mengintervensi tatatanan muqaddimah

juz’iyyah.

78 Ahmad Dimyati, dkk., Mengudar (Istilah) Metodologi Figh Sosial, 48.

41


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Relevansi pola yang terjalin antara integrasi keilmuan lain dengan fikih sosial dapat
digambarkan dengan pola sirkular, yaitu hubungan timbul balik. Kontekstualisasi fikih yang
tidak hanya berbicara hukum secara hitam putih, akan tetapi adalah kerja ilmiah dengan
menggunakan penalaran ushul fikih, teks transendental dan temuan ilmu lain. Dengan pola
sirkular ini, antar keilmuan tersebut dapat bertegur sapa, berdialog dan dan berinteraksi
secara konstruktif, tanpa mendistorsi dan mengintervensi satu sama lain. Sehingga fikih
sosial yang diharapkan menjadi wacana pembacaan masalah sosial, dapat memberikan solusi
yang menunjang kemaslahatan umat, baik di dunia maupun akhira,t serta tidak tercerabut
dari nilai-nilai Islam. Sehingga, secara teoritis maupun praktis, penelitian ini memberikan
kontribusi terhadap batasan integrasi keilmuan dalam fikih sosial bagi para peneliti dalam

menjawab problematika sosial berbasis fikih sosial.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, Aba Hamid. al-Mustasfa. Lubnan: Dar al-Kutub al-Timiyyah, 2022.
---. Asas al-Qiyas. ar-Riyad: Maktabat al-‘Ubaykan, 1993 M.

Ahkam al-Fuqaha’ fi Muqarrarat Mu'tamarat Nahdat al-Ulama’. Surabaya: Khalista, 2019.
Al-Ansari, Zakariyya. Hashiyah ‘ala al-Mahalli ‘ala Jam® al-Jawami". ar-Riyad: Nasyrun, 2007.

Al-Hajwi, Muhammad. al-Fikr as-Sami fi Tarikh al-Figh al-Islami. al-Madinah: al-Maktabah
al-Tlmiyyah, 1397 H.

Al-Jauziyyah, Ibn al-Qayyim. Ilam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin. ad-Dammam: Dar Ibn
al-Jawzi, 1423 H.

Al-Thur, Hasan ibn Muhammad. Hashiyat at-Tur ‘ala Sharh al-Mahalli ‘ala Jam® al-Jawami:
Berut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 2009.

Al-Qarafi. al-Thkam fi Tamyiz al-Fatawa ‘an al-Ahkam wa Tasarrufat al-Qadi wa al-Imam.
Lubnan: Dar al-Basha'ir al-Islamiyyah, 1995.

---. Anwar al-Buriq fi Anwa’al-Furiq. Beirat: Mu’assasat ar-Risalah, 2003.

An-Nawawi, Yahya Bin Syarof. Roudhotut Tholibin. Berut: Maktabul Islami, 1991.

Ar-Razi, Fakhr ad-Din. al-Mahsul, Beirtat: Mu’assasat ar-Risalah. 1997 M.

Ash-Shatibi, Abu Ishaq. al-Muwafagqat fi Usil al-Figh. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1441.

Asy-Syirbini, Khotib. Mughni Al-Muhtaj. Beirut: Dar al-Kutub al-Timiyyah, 1994.

42


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Az-Zubaydi, Balqasim. al-Ijtihad fi Manat al-Hukm. Markaz lit-Takwin wa al-Abhath, Arab
Saudi, 1435 M.

Baedhowi. Humanisme Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008.

Bayyah, ‘Abdullah bin. [tharat Tajdidiyyah fi Huqil al-Usil, (tanpa pencetak dan tahunnya),
Hal. 101. https://binbayyah.net/arabic/archives/3689

Dimyathi dkk, Ahmad. Mengudar (Istilah) Metodologi Figh Sosial. Pati: Mafa Press, 2023.

El Baroroh, Umdah Dan Tutik Nurul Jannah. Figh Sosial Masa Depan Figh Indonesia. Pati:
Mafa Press, 2023.

Fahd, Farah bint, Tahqiq al-Manat bi al-Haqa'iq al- Tlmiyyah, Jurnal Fakultas Hukum, Tafahna
Al-Asyrof — Dakahlia, vol. 28, Juni 2024. https://journals.ekb.eg/article_369559.html

Ibrohim, Abdur Rohman, Tahqiq al-Manat wa Asaruhu fi Ikhtilaf al-Fuqaha, Jurnal Syariah
dan riset islam, vol. 19, 2004.
https://journals.ku.edu.kw/jsis/index.php/jsis/article/view/1553

Khan, Toriq Azzam dan M. Ainur Rofiq. Analisis Rumah Perlindungan Pekerja Perempuan
Sebagai Pengganti Mahrom Prespektif Tahqiqul Manat. https://mahally.ac.id/wp-
content/uploads/2025/02/TUGAS-PAK-NADA-2.pdf

Mahfudz, Muhammad Ahmad Sahal. Nuansa Figh Sosial. Yogyakarta: LKiS, 2011).
Anwar al-Basa'ir. Pati: Maktabah Maslakul Huda, 2021.

]

Purba, Julhaidir dan Dhiyauddin Tanjung. Vaksin yang Mengandung Minyak Babi Di Masa
Pandemi Menurut Hukum Islam. Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial, Vol. 10, No.
02, 2022. https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/am/article/view/2784

Riyanto, Waryani Fajar. Filsafat Ilmu Integrasi-Interkoneksi Dalam Implementasinya Untuk
Penelitian. Yogyakarta: Laksbang Akademika, 2022.

Siswanto. Perspektif Amin Abdullah Tentang Integrasi Interkoneksi Dalam Kajian Islam.
Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam Volume 3 Nomor 2 Desember 2013.

https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/teosofi/article/view/35

Syaifuddin, Ali Ahmad. Menilik Teori Tahqiq al-manat Di Dalam Figh Sosial Kiai Sahal. Jurnal
Of Low and Policy Studies, Volume 1 No. 1 Juni 2024

https://ojisnu.isnuponorogo.org/index.php/nagari/article/view/51

43


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
https://binbayyah.net/arabic/archives/3689
https://journals.ekb.eg/article_369559.html
https://journals.ku.edu.kw/jsis/index.php/jsis/article/view/1553
https://mahally.ac.id/wp-content/uploads/2025/02/TUGAS-PAK-NADA-2.pdf
https://mahally.ac.id/wp-content/uploads/2025/02/TUGAS-PAK-NADA-2.pdf
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/am/article/view/2784
https://jurnalfuf.uinsa.ac.id/index.php/teosofi/article/view/35
https://ojisnu.isnuponorogo.org/index.php/nagari/article/view/51

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

© Syariah s

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Tholhawi, Salimah dan Mushthofa Bajo. Tahqiq al-Manat fi al-Nawazil al-Fighiyyah al-
Mu‘asarah: al-Daba’ih Unmiizajan. Jurnal Al-Ulum Asy-Syar’iyyah, vol. 7, no. 1, 2022.
https://crsic.dz/ojsre/index.php/rsic/article/view/217

Wijaya, Aksin. Satu Islam Ragam Epistemologi. Y ogyakarta: IRCiSoD, 2020.

Zarruq, Ahmad bin Ahmad. Qawa'id at-Tasawwuf. Beirtt: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 2005.

44


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
https://crsic.dz/ojsre/index.php/rsic/article/view/217

