
 
 

99 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Meninjau Ulang Fatwa Hukum Tubektomi Melalui Pendekatan Baru 
“Manhaj Bermazhab”  

 
Fathur Rohman,1 Hilmi Husaini Zuhri2 

1Ma’had Aly Lirboyo Kota Kediri 
2IAIN Kediri 

1fathur_first@yahoo.com 
2hilmihusaini14@gmail.com 

Abstract 
Tubectomy, a permanent contraceptive procedure, generates debate within Islamic law 
concerning its validity. This study aims to evaluate the legality of tubectomy using a mazhab-
based approach through the takhrij method, which is a method for deriving legal rulings from 
the perspective of Islamic schools of thought. The research critiques views permitting 
tubectomy based on changes in legal rulings due to changes in 'illat and maslahat mursalah, and 
compares the fatwas of the Indonesian Ulema Council (MUI), Nahdlatul Ulama (NU), and 
academic perspectives from Fitri A.N., Akhmad Farid M.S., and Herlina Utami. A qualitative 
descriptive-analytical method is employed to analyze various sources, including classical fiqh 
texts and contemporary fatwas. The findings indicate that tubectomy is deemed haram and that 
the success of rekanalisasi does not alter this ruling. The consistency of this prohibition is based 
on the fact that reproductive organs cannot return to their natural function without medical 
intervention, thereby violating Islamic contraceptive principles. This conclusion supports the 
fatwa of NU which asserts the prohibition of tubectomy and rejects views allowing it under the 
condition of rekanalisasi. The study offers an in-depth understanding of the legal status of 
tubectomy and invites further discussion on contraceptive methods within modern Islamic 
jurisprudence. 
 
Key words: Tubectomy, Takhrij, Islamic Jurisprudence, Rekanalisasi, Critique 
 
Abstrak 
Tubektomi, prosedur kontrasepsi permanen, menimbulkan perdebatan dalam hukum Islam 
terkait keabsahannya. Penelitian ini bertujuan untuk mengevaluasi hukum tubektomi dengan 
pendekatan manhaj bermazhab melalui metode takhrij, yang merupakan metode merumuskan 
hukum dalam perspektif mazhab Islam, mengkritisi pandangan yang membolehkannya 
berdasarkan perubahan hukum akibat perubahan illat, dan maslahat mursalah dan 
membandingkan fatwa MUI, Nahdlatul Ulama (NU), serta pandangan akademisi seperti Fitri 
A.N., Akhmad Farid M.S., dan Herlina Utami. Metode kualitatif deskriptif-analitis digunakan 
untuk menganalisis berbagai sumber, termasuk kitab fikih klasik dan fatwa kontemporer. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa hukum tubektomi adalah haram dan keberhasilan rekanalisasi 
tidak mempengaruhi hukum tersebut. Konsistensi Keharaman ini karena organ reproduksi 
tidak dapat kembali berfungsi tanpa intervensi medis, yang melanggar prinsip kontrasepsi 
dalam Islam. Kesimpulan ini mendukung fatwa NU yang menegaskan keharaman tubektomi 
dan menolak pandangan yang membolehkannya dengan syarat rekanalisasi. Penelitian ini 
menawarkan pemahaman mendalam tentang hukum tubektomi dan membuka diskusi lebih 
lanjut mengenai kontrasepsi dalam hukum Islam. 
 
Kata kunci: Tubektomi, Takhrij, Fikih Islam, Rekanalisasi, kritik  

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
mailto:1fathur_first@yahoo.com
mailto:2hilmihusaini14@gmail.com


 
 

100 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

PENDAHULUAN 

Tubektomi, prosedur medis untuk mencegah kehamilan secara permanen melalui operasi 
pada saluran tuba uterine pada wanita1 telah menimbulkan polemik di kalangan akademisi 
dan praktisi hukum Islam. Meskipun efektif dalam pengendalian kelahiran, pertanyaan 
mendasar mengenai keabsahannya dalam hukum Islam muncul karena dampaknya yang 
tidak dapat dipulihkan secara alami. 

Penelitian sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh Fitri A. N.2 yang menggunakan 
perspektif maslahah mursalah, serta Siti Masitoh3 yang membandingkan fatwa MUI dengan 
hasil Bahtsul Masail NU tahun 1989, menunjukkan adanya perbedaan kesimpulan hukum 
tentang tubektomi. Akhmad Farid M. S. dan Herlina Utami4  juga membahas dinamika 
hukum tubektomi, dengan hasil yang berbeda.  

Penelitian ini bertujuan untuk menilai pendapat yang paling sesuai dengan hukum 
fikih melalui pendekatan manhaj bermazhab dengan metode takhrij. Penelitian ini akan 
mengevaluasi berbagai pandangan dan fatwa yang ada, serta memberikan kritik terhadap 
metode maslahah mursalah yang digunakan oleh beberapa ulama modern. 

Solusi medis seperti tubektomi perlu dievaluasi melalui pandangan hukum Islam 
untuk memastikan kesesuaiannya dengan aturan agama. Islam memiliki panduan 
komprehensif mengenai kesehatan dan pengobatan, termasuk tindakan medis yang 
mempengaruhi kehidupan seseorang. Dengan menganalisis tubektomi melalui pendekatan 
manhaj bermazhab dengan metode takhrij dan tinjauan terhadap fatwa MUI, NU, serta 
penelitian terkait, studi ini bertujuan memberikan gambaran komprehensif mengenai 
hukum tubektomi dan membuka ruang diskusi lebih lanjut tentang metode kontrasepsi 
dalam hukum Islam di era modern. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini akan menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis 
untuk mengeksplorasi pandangan hukum Islam mengenai tubektomi. Metode ini akan 
memungkinkan analisis mendalam dan komprehensif terhadap pandangan fikih yang ada. 

 
1 Ainul Maghfiroh, “Hubungan Pengetahuan Terhadap Pemakaian Kontrasepsi Tubektomi”. Jurnal 

Ilmiyah Permas: Jurnal Ilmiyah STIKES Kendal, 13 (3), 2023: 952. 
2 Fitri Annisa Hatta, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui 

Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, Program Studi Hukum, IAIN Madura. 
3 Siti Masitoh, “Sterilisasi dalam Keluarga Berencana, Analisis Komparatif antara Fatwa MUI tahun 

2012 dan NU tahun 1989,” Skripsi Fakultas Syariah dan 
4 Akhmad Farid Mawardi Sufyan dan Herlina Utami, “Analisis Kritis Pendapat Masjfuk Zuhdi 

tentang Sterilisasi pada Program Keluarga Berencana” Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family Law, 4 
(2), 2022: 210-237 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

101 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Penelitian ini juga menggunakan metode kepustakaan yang melibatkan pengumpulan dan 
analisis materi dari berbagai sumber, seperti kitab fikih klasik, fikih kontemporer, fatwa 
para ulama, jurnal ilmiyah dan sumber informasi lainnya yang relevan. Dalam mengelola 
data, teknik analisis konten digunakan untuk mengidentifikasi tema yang relevan dengan 
hukum Islam mengenai tubektomi. Dalam menjalankan penelitian, Langkah-langkah yang 
ditempuh antara lain: pencarian dan pengumpulan referensi yang relevan dengan tema 
penelitian dari berbagai sumber, kemudian mengelola data yang telah terkumpul, 
menganalisanya kemudian merumuskan kesimpulan hukum fikih dengan pendekatan 
manhaj bermazhab. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Analisis Fatwa MUI, Tanggapan Peneliti, dan Pandangan Nahdlatul Ulama 

Dalam perjalanannya, pembahasan mengenai hukum sterilisasi berupa tubektomi 
berkembang secara dinamis. Berbagai pihak ikut serta menelaah dan memberi putusan 
hukum tentang tubektomi dari sudut pandang Islam.  Terdapat tiga perspektif yang berbeda 
mengenai hukum tubektomi antara lain: fatwa MUI, peneliti yang merespon fatwa MUI dan 
putusan NU. Dinamika hukum tubektomi dalam tiga perspektif tersebut akan dijelaskan 
sebagaimana berikut; 

Pertama, dinamika hukum tubektomi dalam prespektif Majelis Ulama Indonesia 
(MUI). Melalui koimisi fatwanya, MUI telah mengeluarkan sebanyak empat kali. Fatwa 
yang kali pertama dikeluarkan pada tahun 1979 menetapkan hukum haram.5 Fatwa tersebut 
kemudian di perkuat dengan fatwa tahun 1983 dengan tambahan pengecualian boleh dalam 
kondisi darurat.6  Pada tahun 2009, MUI kembali mengeluarkan fatwa dengan hukum yang 
sama.7 Tiga putusan haram itu berdasar pada beberapa pertimbangan, dan alasan yang paling 
pokok adalah bahwa tubektomi merupakan kontrasepsi berkarakter permanen dan tidak 
dapat dikembalikan lagi kemampuan hamilnya. MUI sebetulnya juga menggelar seminar 
nasional pada tahun 1990 guna meninjau ulang keputusan haram tahun 1979 karena telah 
ditemukan rekanalisasi sebagai tindakan medis untuk memulihkan kemampuan hamil. 
Dalam seminar itu, rekanalisasi dijadikan pertimbangan untuk membolehkan tubektomi 
hanya pada kondisi darurat.8 Selanjutnya, pada tahun 2012, MUI kembali mengeluarkan 

 
5  Departemen Agama RI, Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, (Jakarta: 2003) 331. 
6 Muhammad Hidayat, Analisis terhadap perubahan fatwa mejlis ulama Indonesia tentang hukum 

vasektomi dan tubektomi, Skripsi, (Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim, 2011), 55. Dalam fitri A. N. H. 39 
7 Fitri Annisa Hatta, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui 

Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, 40, Program Studi Hukum, IAIN Madura 
8 Fitri Annisa Hatta, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui 

Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, 40, Program Studi Hukum, IAIN Madura 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

102 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

fatwa tentang tubektomi dengan hukum haram kecuali memenuhi lima syarat: pertama, 
bertujuan tidak menyalahi syariat, kedua, tidak berdampak permanen, ketiga, kemampuan 
hamil terjamin kembali melalui rekanalisasi, keempat, tidak berdampak bahaya pada yang 
bersangkutan dan kelima, tidak terkategorikan kontrasepsi mantap.9 
 Perubahan fatwa MUI nampak terlihat secara substantif dalam dua putusan, yaitu 
tahun 1983 yang membolehkan dalam kondisi darurat, dan tahun 2012: boleh dengan lima 
syarat. Faktor utama yang mempengaruhi perubahan tersebut adalah tingkat keberhasilan 
rekanilasi yang dapat mempengaruhi karakteristik pemandulan permanen pada tubektomi. 
Hal ini dapat terlihat pada fatwa tahun 2012 yang menuangkan syarat kebolehan tubektomi 
harus tidak berdampak permanen dan terjamin dapat mengembalikan kemampuan hamil 
melalui rekanalisasi. Adapaun, syarat lainnya merupakan syarat normatif yang tidak identik 
dengan tubekomi. 
 Kedua, respon para peneliti terhadap fatwa MUI di atas. Berbagai keputusan hukum 
tentang tubektomi tersebut tidak luput dari objek kajian para peneliti, antara lain, Masjfuk 
Zuhdi misalnya. Ia menganalisa tentang fatwa haram MUI tahun 1983. Dalam analisanya, ia 
menggunakan pendekatan kaidah fikih: dinamika hukum terpengaruhi oleh eksistensi ‘illat. 

 الحكم يدور مع العلة وجودا وعدما

“Hukum berjalan seiring dengan alasan yang mendasari, baik ada dan ketiadaannya.” 
Melalui kaidah ini, Zuhdi sampai pada kesimpulan bahwa fatwa haram tubektomi 

yang terbangun atas ‘illat permanen sudah kehilangan relevansinya, lantaran upaya 
pengembalian kemampuan hamil telah ditemukan melalui rekanalisiai, sehingga dapat 
merubah sifat permanen dalam pemandulan tubektomi.10  

Sayangnya Zuhdi tidak mempertimbangkan tingkat efektifitas rekanalisasi dalam 
keberhasilan mengembalikan kemampuan hamil. Itulah sebabnya Zuhdi mendapat kritikan 
tajam dari Akhamd Farid M.S dan Herlina Utami. Mereka berdua sepakat menolak 
kesimpulan Zuhdi yang menyatakan tubektomi halal. Mereka memberi alasan karena 
tingkat keberhasilan rekanalisasi hanya bertaraf asumtif (mutawahhamah), belum terbukti 
(gyoiru muhaqqaq) dan tidak menjamin keberhasilannya, meskipun sebenarnya Farid dan 
Utami sepakat dengan dasar teori kaidah yang digunakan Zuhdi. Kritik Farid dan Utami 
didukung oleh sebuah fakta bahwa upaya penyambungan kembali bagi pelaku sterilisasi bisa 

 
9 Ijtima’ Ulama Indonesia 2012, Himpunan Keputusan Ijtima Ulama. 
10 Masjfuk Zuhdi, Islam dan Keluarga Berencana di Indonesia, 40 dalam Akhamd Farid M. S dan 

Herlina Utami 229 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

103 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

berhasil telah ada sejak 1980, tiga tahun mendahului fatwa haram MUI.11 Namun, hal itu 
tidak menjadi pertimbangan MUI dalam menetapkan hukum, karena tingkat 
keberhasilannya tidak terjamin. Farid dan Utami mendasarkan kesimpulannya dengan fakta 
bahwa hasil rekanalisasi bersifat asumtif, dan bukti bahwa keberhasilan rekanalisasi masih 
tergolong sedikit, hanya satu-dua bukti dan belum siginifikan, serta fakta bahwa praktek 
rekanalisasi merupakan operasi yang rumit dan berbiaya tinggi. Hanya rumah sakit dan 
doketer tertentu yang bisa melakukannya.12   

Dari Analisa Farid dan Utami terhadap penelitian Zuhdi, dapat disimpulkan bahwa 
mereka semua sepakat dalam dua hal:  pertama, keharaman tubektomi beradasar pada “illat 
pemandulan permanen. Kedua, keharaman ini akan berubah jika ‘illat yang mendasari 
keharaman telah hilang. Dua persamaan ini selaras dengan fatwa mutakhir MUI tahun 2012 
yang menegaskan kobelahan tubektomi jika terjamin dapat dipulihkan melalui rekanalisasi. 
Akan tetapi mereka berbeda dalam pembuktian ‘illat dalam kasus (tahqiq al-manath), yaitu 
apakah tingkat keberhasilan rekanalisasi sudah cukup meyakinkan dapat mengembalikan 
kemampuan hamil sehingga mengubah keharaman tubektomi menjadi halal. Menurut Farid 
dan Utami tingkat keberhasilan rekanalisai belum cukup bisa mengubah hukum dengan 
beberapa argumentasi tersebut, sedangkan menurut Zuhdi sudah cukup. Namun, sayangnya 
Zuhdi tidak menyajikan argumentasi atas pernyatannya. 

Di sisi lain, Fitri A. N. juga ikut serta dalam merespon fatwa MUI melalui 
pendekatan maslahah mursalah. Setelah menyimpulkan hukum tubektomi dari fatwa MUI, 
ia menambahkan bahwa tindakan sterilisasi -termasuk tubektomi- merupakan solusi bagi 
pasutri yang telah memiliki keturunan dengan jumlah yang diinginkan dan bagi keluarga 
yang memiliki kendala dalam ekonomi. Ia menegaskan bahwa kebolehan ini sesuai dengan 
bentuk kemaslahatan.13 Seacara tidak langsung Fitri A. N. menyimpulkan bahwa tubektomi 
diperbolehkan karena faktor ekonomi dan faktor-faktor yang telah disebut.  

Ketiga, hukum tubektomi dalam prespektif Nahdlatul Ulama (NU). NU juga 
membahas hukum tubektomi melalui Lembaga Bahstul Masailnya. Pada Muktamar ke 28 

 
11 BKKBN, Vasektomi, http://iatim.bkkbn.go.id/berita.php?p berita detail&id—566, diakses tanggal 

28 September 2021. dalam Akhmad Farid Mawardi Sufyan dan Herlina Utami, “Analisis Kritis Pendapat 
Masjfuk Zuhdi tentang Sterilisasi pada Program Keluarga Berencana” Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic 
Family Law, 4 (2), 2022: 230. 

12 Akhmad Farid Mawardi Sufyan dan Herlina Utami, “Analisis Kritis Pendapat Masjfuk Zuhdi 
tentang Sterilisasi pada Program Keluarga Berencana” Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family Law, 4 
(2), 2022: 230. 
 

13 Fitri Annisa Hatta, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui 
Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, Program Studi Hukum, IAIN Madura, 61. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

104 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

tahun 1989, NU memutuskan hukum penjarangan kehamilan secara umum. Dalam putusan 
tersebut, hukum sterilisasi bergantung pada dampak dan cara yang digunakan. Bila sterilisasi 
dampaknya temporal, atau kemampuan hamil dapat dikembalikan lagi serta cara yang 
dilakukan tidak merusak atau menghilangkan bagian tubuh yang berfungsi, maka 
hukumnya boleh. Sebaliknya, bila berdampak mematikan fungsi berketurunan (permanen) 
atau dengan cara yang dapat merusak atau menghilangkan bagian tubuh yang berfungsi, 
maka tidak diperbolehkan.14 Melihat dampak dan cara dalam tubektomi bersifat permanen 
serta melibatkan proses pembedahanan, dapat simpulkan bahwa tubektomi berdasarkan 
putusan NU hukumnya haram. Kesimpulan ini sesuai dengan hasil penelitian Siti Masitoh 
yang menjelaskan perbedaan Keputusan NU dan fatwa MUI. Menurutnya, Keputusan NU 
hanya melihat perbuatan tubektomi itu sendiri yang berdampak mematikan fungsi 
berketurunan secara mutlak, tidak melihat pada keberhasilan pengembalian melalui 
rekanalisasi. Sedangkan fatwa MUI menitik beratkan pada tingkat keberhasilan 
rekanalisasi.15 

Dari tiga prespektif data di atas, hukum tubektomi dapat disimpulkan menjadi tiga 
kesimpulan besar yang berbeda: Pertama, boleh dengan syarat terjamin dapat dipulihkan 
melalui rekanalisasi. Pendapat ini adalah fatwa MUI tahun 2012 dan senada dengan 
kesimpulan Zuhdi. kedua, tubektomi menjadi boleh hanya karena merasa cukup dengan dua 
anak dan memiliki kendala finansial. kesimpulan Ini adalah pendapat Fitri A. N. Ketiga, 
haram, karena tubektomi bersifat permanen dan prosesnya melibatkan pembedahan serta 
merusak fungsi organ reproduksi. Pendapat haram ini sesuai dengan keputusan NU, Zuhdi 
dan Utami. Hanya saja, menurut Zuhdi dan Utami, hukum haram tersebut karena tingkat 
keberhasilan rekanalisasi masih asumtif (mauhum) dan tidak nyata (muhaqqaq).  

Untuk menganalisa perbedaan di atas, penulis menggunakan pendekatan manhaj 
bermazhab,16 melalui metode takhrij.17 Pendekatan ini dipilih karena merupakan cara yang 
paling praktis untuk meminimalisir kesalahan dalam memahami hukum Islam, memahami 
dalil dan menerapakan kaidah-kaidah hukum, serta menjamin hukum yang ditetapkan 

 
14 Solusi Problematika Aktual Hukum Islam, Keputusan Muktamar, Munas, dan Konbes Nahdlatul 

Ulama 1926-2015, 448. Surabaya: Khalista bekerja sama dengan LTN PBNU 2019. 
15  Siti Masitoh, “Sterilisasi dalam Keluarga Berencana, Analisis Komparatif antara Fatwa MUI tahun 

2012 dan NU tahun 1989,” Skripsi Fakultas Syariah dan Hukum, 78. 
16 Manhaj Bermazhab adalah metodologi pengambilan hukum syariah yang diterapkan dalam 

penelitian Ma’had ‘Aly Lirboyo. Yaitu menjadikan pendapat atau metode ulama mu’tabar sebagai rujukan 
dalam merumuskan hukum dengan jenis pendekatan tertentu. Pedoman Penulisan Karya Ilmiyah Marhalah 
Tsaniyah Ma’had ‘Aly Lirboyo 2024, 9. 

17 Pendekatan takhrij merupakan salah satu jenis pendekatan bermazhab yang meliputi: ilhaqi, kaidah 
fiqhiyah dan kaidah ushuliyah. Ibdi, 28-31. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

105 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

berada dalam kerangka empat mazhab dan tidak keluar dari konsesus Ulama (ijma’).18 Hal ini 
disebabkan bahwa pendekatan manhaj bermazhab dan metode takhrij merupakan suatu 
metodologi yang dirancang oleh Ulama untuk merespon masalah aktual yang tidak 
ditemukan dalam fatwa-fatwa Ulama terdahaulu.19  

 
Kritik Pendapat Halal Bersyarat Perspektif Manhaj Bermazhab 

Fatwa yang membolehkan tubektomi bersyarat didasarkan pada asumsi bahwa sifat 
permanen prosedur tersebut dapat dihilangkan, dengan syarat adanya jaminan keberhaslian 
rekanalisasi. Hal ini didukung oleh penelitian yang dilakukan oleh Zuhdi, Farid dan Utami 
yang menggukanan pendekatan dinamika hukum sebagai landasan analisisis. Penelitian 
tersebut menekankan bahwa keberhasilan rekanalisasi harus terbukti secara empiris untuk 
menjadikan prosedur tubektomi dapat dibenarkan. 

Jika ditinjau dari perspektif fikih, karakteristik permanen memang menjadi faktor 
penentu dalam menentukan keharamannya, dan ini dijadikan sebagai kaidah atau ketentuan 
umum dalam menentukan hukum kontrasepsi.  Akan tetapi, sangat penting untuk 
menganalisa sejauh mana maksud permanen tersebut, serta apa yang menjadi dasar dari sifat 
permanen sebagai penentu hukum haram. Berdasarkan literatur fikih serta berbagai 
pendapat para fukaha, dapat diketahui bahwa ketentuan ini berawal dari keharaman 
pengebirian, sebuah metode kontrasepsi tradisional yang telah ada sejak era Rasulullah 
SAW, pengebirian dilakukan dengan operasi sederhana untuk menghilangkan testis atau 
dengan memotong organ kelamin, hingga mengakibatkan kemandulan secara permanen.20 
Hal ini dapat dipahami dari keterangan Imam al-Khatib as-Syirbini, yang mengharamkan 
penggunaan media seperti kapur, untuk menghilangkan gairah seksual (syahwat) secara 
total, dan tidak dapat dipulihkan kembali, karena tindakan tersebut disamakan dengan 
kebiri. 

ولا يكسرها بكافور ونحوه لأنه نوع من الخصاء... والأولى حمل الأول على ما إذا لم يغلب على ظنه قطع الشهوة 
 بالكلية بل تغيرها في الحال، ولو أراد إعادتها باستعمال ضد تلك الأدوية لأمكنه ذلك، والثاني على القطع لها مطلقا.

“Dan tidak mematikan syahwat (secara total) dengan kapur, karena semakna dengan 
pengebrian…  Keterangan yang menyatakan tidak haram itu dipahami ketika tidak diduga 

 
18 Abd al-Qadir al-Maliabari, Tahqiq al-Mathlab bi Ta’rif Mustalah al-Mazhab, (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyah, 1997, tt)189. Abd al-Basyir Al-Malibari, Dirasah Mausuiyyah li Istilahat as-Syafi’iyah, (Oman: Dar an-
Nur al-Mubin, 2015) 76, 72-74. 

19 Hilmi Ali, at-Takhrij al-Fiqhi fi Mazhab al-Imam as-Syafi’i, (Kaero: Dar al-Fath, 2023), 85. 
20 Al-Mausu’ah al-Kuwaitiyah, vol. 19, (Kuwait: Dar as-Salasil, 1427 H.), 119. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

106 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

kuat berdampak mematikan syahwat secara total, namun hanya sementara yang sekira ia 
hendak mengembalikannya dengan menggunakan obat penawar niscaya akan bisa kembali. 
Sedangkan hukum haram dipahami jika berdampak mematikan syahwat secara total dan 
permanen”21 
Para pakar fikih kontemporer juga menegaskan bahwa landasan hukum haram 

dalam pemandulan permanen bagi wanita adalah nalar analogi terhadap larangan 
pengeberian. Salah satu pendapat yang mendukung hal ini disampaikan oleh Syekh ‘Atiyah 
Shaqr, seorang mufti ternama dari al-Azhar. Ia menyatakan: 

 وتعقيم المرأة كالخصاء للرجل فى الحكم وهو الحرمة

“Upaya pemandulan pada wanita hukumnya haram sebagaimana pengeberian pada pria”22 
 

Dalam hal ini, metode qiyas (analogi) digunakan untuk menyamakan tindakan 
tubektomi dengan kebiri karena keduanya memiliki ‘illat (alasan hukum) yang sama, yaitu 
menyebabkan pemandulan permanen melalui pembedahan. Sebagaimana dalam kebiri, 
kerusakan permanen yang diakibatkan oleh tubektomi menjadikannya haram. Keharaman 
kebiri telah menjadi kesepakatan ulama,23 yang didasarkan pada sejumlah dalil dari hadis, di 
antaranya adalah hadis dari Sahabat Ibnu Mas’ud: 

عبد الله يقول: " كنا نغزو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ليس لنا نساء، فقلنا: ألا نستخصي؟ فنهانا عن 
 ذلك. 

“Abdullah bin Mas’ud berkata: “Kami pernah perang bersama Rasulullah Saw. tanpa 
disertai perempuan. lalu kami bertanya: “bolehkah kami melakukan kebiri?” Rasulullah melarang 
kami melakukan itu” (HR. Bukhari). 

Sementara itu, kelegalan kontrasepsi temporal berasal dari kebolehan melakukan 
‘azl, yaitu metode kontrasepsi trasdisional yang tidak berdampak pemandulan karena hanya 
mencegah sperma memasuki rahim untuk menghindari pembuahan, tanpa melibatkan 
pembedahan dan merusak fungsi organ reproduksi. Kebolehan ini dipandang serupa dengan 
kontrasepsi sementara lainnya. Hal ini dapat dipahami dari penjelasan Syekh ar-Ramli as-
Shagir yang menjelaskan bahwa kebolehan mengkonsumsi obat pencegah kehamilan selama 
tidak sampai berdampak pemandulan permanen, karena serupa dengan ‘azl: 

 لو فرق بين ما يمنع بالكلية وبين ما يمنع في وقت دون وقت فيكون كالعزل لكان متجها.

 
21 Al-Khatib as-Syirbini, Mughni al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj, vol. 4, (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyah, 1994), 205. 
22 ‘Atiyah Shaqr, Fatawi al-Azhar, vol. 10, (CD: Maktabah Syamilah, tt.), 318. 
23 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari, vol. 9, (Beirut: Dar al-‘Arafah, 1379 H.), 119. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

107 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

 “Jika dibedakan antara obat pemandulan dengan obat pencegah hamil dalam tempo 
tertentu, sehingga yang kedua ini hukumnya sama dengan ‘azl, maka pendapat tersbut 
kuat.”24 
Kesimpulan ini juga ditegaskan oleh ulasan Syekh Jad al-Hak, seorang mufti ternama 

dari Mesir. Ia mengulas pendapatnya Syekh ‘Aly Syibramalisi yang membolehkan 
kontrasepsi temporal: 

 وأجاز الثانى باعتباره شبيها بالعزل في الإباحة. 

“Sykeh Ali Syibramalisi membolehklan kontrasepsi non-permanen karena serupa dengan 
‘azl.”25 
Keoblehan ‘azl sendiri merupakan hukum yang telah disepakati fukaha lintas 

mazhab, kecuali Ibn Hazm, sebagaimana dinyatakan dalam penelitian syekh Wahbah az-
Zuhaili.26 Kebolehan ini juga didasarkan pada beberapa dalil hadis, salah satunya adalah hadis 
dari Sahabat Jabir: 

 قال جابر: كنا نعزل على عهد رسول الله صلىى الله عليه وسلم، فبلغه ذلك، فلم ينهنا. 

“Sahabat Jabir berkata: kami melakukan ‘azl pada masa Rasulullah saw.  berita ini sampai 
kepadanya namun beliau tidak melarang.” (HR. Muslim) 
 Dari ulasan di atas, dapat disimpulkan bahwa sifat permanen merupakan penentu 

keharaman kontrasepsi yang berakar dari keharaman kebiri. Seluruh metode kontrasepsi 
permanen dihukumi haram karena disamakan dengan kebiri melalui metode metode qiyas.  
Sebaliknya, karaktersitik temporal yang menjadi penentu kebolehan kontrasepsi bersumber 
dari bolehnya melakukan ‘azl, sehingga semua metode kontrasepsi temporal dihukumi boleh 
berdasarkan pendekatan qiyas terhadap hukum ‘azl.  

Oleh karena keharaman kontrasepsi berawal dari hukum kebiri, hal ini menegaskan 
bahwa, sifat permanen yang menentukan keharaman kontrasepsi merujuk pada tindakan 
yang merusak fungsi organ tubuh melalui operasi atau pembedahan, yang menyebabkan 
pemandulan selamanya. Penjelasan ini didukung oleh pernyataan Imam Nawawi, seorang 
pakar dalam mazhab Syafi’i, yang menjelaskan bahwa ‘illat keharaman kebiri adalah karena 
menyebabkan pemandulan total, yang dianggap sebagai bentuk perubahan ciptaan Allah 
SWT dan menciderai organ tubuh. 27 

 
24 Ar-Ramli as-Shaghir, Nihayah al-Muhtaj ila Syar al-Minhaj, vol. 8 (Beirut, Dar al-Fikr 1984), 443. 
25 Jad al-Haq Ali Jad al-Haq, Fatawi al-Azhar, vol 2, (CD: Maktabah Syamilah, tt.), 318. 
26 Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, vol 4, (Damaskus: Dar al-Fikr, tt.), 2644. 
27 An-Nawawi, Syah an-Nawawi ala al-Muslim, vol. 9, (Beirut: Dar Ihya` at-Turats al-‘Aaraby, 1319), 

182. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

108 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Menurut keterangan ahli, tubektomi adalah kontrasepsi untuk wanita yang 
melibatkan tindakan operasi pada saluran tuba uterina, sehingga berdampak pemandulan 
permanen dan seumur hidup.28 Data dari Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana 
Nasional (BKKBN) menunjukkan bahwa tingkat keberhasilan metode ini dalam mencegah 
kehamilan menyentuh angka 98,85 persen jika dilakukan sesuai standar dan prosedur 
semestinya.29  Meskipun telah ditemukan teknik rekanalisasi untuk memulihkan 
kemampuan hamil, tubekomi tetap digolongkon sebagai kontrasepsi permanen lantaran 
ditujukan untuk pemandulan secara tetap. 

Berdasarkan keterangan dan data teserbut serta penjelasan mengenai konsep 
permanen dalam perspektif fikih, keberhasilan rekanalisasi tidak dapat mempengaruhi 
keharaman tubektomi. Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa tubektomi melibatkan proses 
pembedahan yang merusak fungsi organ tubuh dengan tujuan untuk pemandulan seumur 
hidup. Perbandingan antara tubektomi dan kebiri menunjukkan bahwa kedua tindakan ini 
memiliki tujuan, proses dan dampak yang sama, yaitu pemandulan permanen melalui 
pembedahan. Oleh karena itu, kedua tindakan ini haram dalam fikih. Tuebktomi, dengan 
karakteristik dan prosesnya, lebih mirip dengan persoalan kebiri -yang merupakan dasar 
bagi ketentuan konsep permanen- dibanding dengan karakteristik ‘azl -yang menjadi dasar 
kebolehan kontrasepsi temporer-. Dalam ‘azl, sama sekali tidak ada porses pelukaan, dan 
tidak ditujukan untuk pemandulan tetap.  Selain itu, tidak ada Ulama yang membolehkan 
kebiri, meskipun kemampuan reproduksi dapat dipulihkan kembali melalui metode 
tertentu. Hal ini disebabkan pennyambungan dan pemulihan tersebut lebih dianggap 
sebagai perbaikan fungsi organ yang telah rusak dari pada kembalinya kemampuan 
reproduksi yang hilang sementara. 

Dengan demikian, kesimpulan ini bertentangan dengan fatwa MUI tahun 2012, 
Zuhdi, Farid dan Utami yang menyatakan bahwa keberhasilan rekanalisasi dapat 
mempengaruhi hukum tubektomi, berdasarkan kaidah dinamika hukum. Kesalahan 
mendasar dalam fatwa ini terletak pada pemahaman bahwa keberhasilan rekanalisasi dapat 
menghilangkan ‘illat permanen tubektomi. Faktanya, meskipun rekanalisasi mungkin dapat 
mengembalikan fungsi reproduksi, tubektomi tetap melibatkan tindakan pembedahan yang 
menyebabkan kerusakan fungsi reproduksi dengan tujuan permanen, yang menjadikannya 

 
28 Bkkbn 2019 dalam Ainul Maghfiroh, “Hubungan Pengetahuan Terhadap Pemakaian Kontrasepsi 

Tubektomi”, Program Studi Hukum, IAIN Madura, 61. 
Jurnal Ilmiyah Permas: Jurnal Ilmiyah STIKES Kendal, 13 (3), 2023: 952. 

29 Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional, Sterilisasi Kurang Mendongkrak Penurunan 
Fertilisasi, (t.t, Angkasa Baru, 2011), 1. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

109 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

setara dengan kebiri. kesalahan ini terjadi karena mereka tidak menelaah ‘illat tersebut 
melalui kajian mendalam terhadap pendapat para fukaha, cenderung pragmatis dan tidak 
menelusuri lebih jauh asal usul penemuan ‘illat tersebut. Dari uaraian ini, dapat terlihat 
betapa pentingnya pendekatan manhaj bermazhab dalam analisis fikih, untuk memastikan 
pemahaman yang lebih akurat dan mendalam tentang masalah tersebut. 
Kritik Pendapat Halal dengan Dasar Maslahat. Fitri A. N. 

Menurut penelitian Fitri, sterilisasi -termasuk tubektomi- dianggap sebagai solusi bagi 
pasangan suami istri yang telah memiliki jumlah keturunan yang diinginkan dan 
menghadapi kendala ekonomi. Kesimpulan ini diperoleh melalui pendekatan maslahah 
mursalah dengan menjadikan pengaturan kehamilan dan kondisi ekonomi sebagai 
kemaslahatan yang menjadi dasar kebolehan tubektomi. Namun, kesimpulan tersebut 
tampak terburu-buru dan sangat lemah, karena Fitri tidak menyajikan argumentasi yang 
memadai, serta tidak menjelaskan bagaimana maslahah mursalah diterapkan secara tepat 
dalam kasus tubektomi. 

Kesimpulan Fitri bertentangan dengan penggunaan pendekatan maslahah mursalah 
itu sendiri. Secara metodologis, maslahah mursalah hanya adapat digunakan ketika tidak ada 
dalil dari Alquran, hadis, ijma’ atau qiyas yang relevan dengan kasus yang diteliti. Hal ini 
disebabkan karena tataran maslahah mursalah sebagai salah satu sumber hukum hanya boleh 
digunakan untuk memperkuat dalil yang ada, bukan untuk menggantikannya. Syekh 
Wahbah az-Zuhaili menerangkan: 

إذا وجد للواقعة نظير في الشرع من كتاب أو سنة أو إجماع، لجأ المجتهد إلى القياس. أما إذا لم يوجد للوصف 
 المناسب الذي يصلح بناء الحكم عليه نظير منصوص عليه، عمل المجتهد بالمصالح المرسلة أو الاستصلاح.

"Jika ditemukan padanan kasus dalam syariat, baik dari Quran, Hadis dan Ijma’, seorang 
mujtahid harus menggunakan pendekatan Qiyas. Jika tidak ditemukan padanan kasus yang 
memiliki kandungan ‘illat yang relevan untuk dijadikan dasar kontruksi hukum, maka 
diperkenankan menggunakan pendekatan maslahat mursalah.”30 
Sementara itu, dalam kasus tubektomi, qiyas sebagai dalil masih dapat digunakan, 

seperti yang telah diuraikan dalam kritik terhadap fatwa bersyarat, dan akan diulas kembali 
dalam pendekatan takhrij. Oleh karena itu, penggunaan maslahah mursalah dalam kasus ini 
tidak tepat.  

 
Pendekatan Takhirj dalam Problematika Tubektomi 

 
30 Wahbah az-Zuhaili, Ushu al-Fiqh al-Islami, vol. 2, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 757. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

110 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Tubektomi merupakan salah satu metode kontrasepsi, dengan pendekatan manhaj 
bermazab dan takhrij, pembahasan ini dapat dikaji dengan cara menelusuri dan 
menyimpulkan hukum tentang pengaturan kehamilan secara umum dalam literatur fikih 
kemudian dikaitkan dengan persoalan tubektomi. 

Pengaturan kehamilan dalam perpsektif fikih -tanpa mempertimbangkan faktor 
eksternal, seperti motif penggunaan dan semacamnya- terdapat dua macam: pertama, 
pengaturan dengan metode penundaan kehamilan atau temporal, kedua, menggunakan 
metode yang berdampak pemandulan permanen. Dua macam hukum kontrasepsi ini 
diambil dari pendapat Syekh ar-Rasyidi: 

 أما ما يبطل الحمل مدة ولا يقطعه من أصله فلا يحرم كما هو ظاهر. 

“Adapun setiap upaya menghilangkan kemampuan hamil dalam jangka waktu tertentu, 
dan tidak permanen, hukumnya tidak haram, sebagaimana yang telah jelas”31 
Dan pendapat Syekh Ibn Hajar al-Haitami: 

 يحرم استعمال ما يقطع الحبل من أصله كما صرح به كثيرون وهو ظاهر. 

“Haram menggunakan sesuatu yang dapat menghilangkan kemampuan hamil secara 
permanen sebagaimana penjelasan banyak ulama.”32 

 

 Kebolehan kontrasepsi temporal ini dapat dipahami melalui pendekatan qiyas 
terhadap kebolehan ‘azl, ‘azl merupakan teknik konrtasepsi tradisional yang tidak 
berdampak pemandulan permanen lantaran metodenya hanya dengan mengupayakan agar 
sperma tidak masuk dalam rahim untuk menghindari pembuahan, tanpa adanya upaya 
pemandulan. Karakteristik temporal inilah yang menyamakan hukum di antara keduanya 
dan menjadi satu ‘illat hukum dalam menentukan kebolehan kontrasepsi. Dalam refernsi 
lain, Syekh ar-Ramli as-Shagir menegaskan bahwa jika mengkonsumsi obat pencegah 
kehamilan tidak sampai berdampak pemandulan permanen maka tidak haram disamakan 
dengan hukum ‘azl: 

 لو فرق بين ما يمنع بالكلية وبين ما يمنع في وقت دون وقت فيكون كالعزل لكان متجها.

 “Jika dibedakan antara obat pemandulan dengan obat pencegah hamil dalam tempo 
tertentu, sehingga yang kedua ini hukumnya sama dengan ‘azl, maka pendapat tersbut 
kuat.”33 

 
31 Ar-Rasyidi, Hasyiyah ala Nihayat al-Muhtaj, vol. 8 (Beirut: Dar al-Fikr, 1984), 136. 
32 Ibn Hajr al-Haitami, Tufat al-Muhtaj bi Syarh al-Minhaj, vol. 8 (Mesir, al-Maktabah at-Tijariyah 

1983), 241. 
33 Ar-Rāmli as-Shaghir, Nihayah al-Muhtaj ila Syar al-Minhaj, vol. 8 (Beirut, Dar al-Fikr 1984), 443. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

111 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Sedangkan keoblehan ‘azl sendiri merupakan pokok maslahah yang menjadi maqis 
alaih (padanan kasus). Sementara para fukaha’ lintas mazhab -selain Ibn Hazm- menyepakati 
atas kebolehan ‘azl tersebut sebagaimana hasil penelitian Wahbah az-Zuhaili.34 Kebolehan 
‘azl ini berdasar pada beberapa dalil hadis, di antranya hadis Muslim: 

 قال جابر: كنا نعزل على عهد رسول الله صلىى الله عليه وسلم، فبلغه ذلك، فلم ينهنا. 

“Sahabat Jabir berkata: kami melakukan ‘azl pada masa Rasulullah saw.  berita ini sampai 
kepadanya namun beliau tidak melarang.” (HR. Muslim) 
Berdasarkan nalar analogi ini, para fukaha kemudian menarik satu kesimpulan -di 

antaranya adalah ar-Rasyidi yang telah dikutip sebelumnya- yang menjadi satu kaidah atau 
standar umum dalam menentukan hukum kontrasepsi, yaitu: setiap tindakan kontrasepsi 
yang tidak menghilangkan kemampuan hamil secara total hukumnya diperbolehkan. Dari 
sini, dapat dipahami bahwa seluruh kontrasepsi temporal memiliki hukum mubah berdasar 
pada ketentuan umum tersebut melalui pendekatan takhrij kaidah yang secara makna adalah 
memberlakukan jangkaun teks terhadap kasus yang sedang dikaji, dalam hal ini adalah 
kontrasepsi temporal, seperti KB spiral, kondom, obat-obatan dan sejenisnya.35 

Adapun macam kontrasepsi yang kedua (berdampak permanen), hukum haram 
tersebut berdasar pada bebeberapa dalil yang melandasinya, di antaranya pendekatan qiyas 
terhadap tindakan kebiri. Hal ini dapat dipahami dari keterangan yang disampaikan Imam 
al-Khatib as-Syirbini dalam mengharamkan kontrasepsi dengan media kapur guna 
menghilangkan gairah seksual (syahwat) secara total dan tidak dapat dikembalikan. 
Menurutnya, tindakan tersebut sama dengan kebiri. 

ولا يكسرها بكافور ونحوه لأنه نوع من الخصاء... والأولى حمل الأول على ما إذا لم يغلب على ظنه قطع الشهوة 
 بالكلية بل تغيرها في الحال، ولو أراد إعادتها باستعمال ضد تلك الأدوية لأمكنه ذلك، والثاني على القطع لها مطلقا.

“Dan tidak mematikan syahwat (secara total) dengan kapur, karena semakna dengan 
pengebrian…  Keterangan yang menyatakan tidak haram itu dipahami ketika tidak diduga 
kuat berdampak mematikan syahwat secara total, namun hanya sementara yang sekira ia 
hendak mengembalikannya dengan menggunakan obata penawar niscaya akan bisa 
kembali. Sedangkan hukum haram difahami jika berdampak mematikan syahwat secara 
total dan permanen”36 

 
34 Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, vol 4, (Damaskus: Dar al-Fikr, tt.), 2644. 
35 Ibid. 
36 Al-Khatib as-Syirbini, Mughni al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj, vol. 4, (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyah, 1994), 205. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

112 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Syekh ‘Atiyah Shaqr, pakar fikih kontemporer dan seorang mufti Mesir 
mempertegaskan bahwa permanen bagi wanita adalah nalar analogi terhadap larangan 
pengeberian: 

 وتعقيم المرأة كالخصاء للرجل فى الحكم وهو الحرمة

“Upaya pemandulan pada wanita hukumnya haram sebagaimana pengeberian pada pria”37 
Pengeberian -yang menjadi maqis alaih (padanan kasus) atas keharaman pemandulan 

ini- dalam pengertian fukaha adalah sebuah metode kontrasepsi tradisional dengan cara 
operasi sederhana untuk menghilangkan buah dzakar atau dengan memotong batang 
kelamin sehingga berdampak kemandulan secara permanen.38 Karakter permanen inilah 
kemudian menjadi satu ‘illat yang menyatukan hukum terhadap tindakan pemandulan bagi 
wanita melalui metode apapun sehingga memiliki hukum haram. 

Sementara itu, ulama bersepakat atas keharaman kebiri39 berdasar pada beberapa 
dalil hadis, di antaranya Hadis Sahabat Ibnu Mas’ud: 

عبد الله، يقول: " كنا نغزو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ليس لنا نساء، فقلنا: ألا نستخصي؟ فنهانا عن  
 ذلك. 

“Kami pernah perang bersama Rasulullah Saw. tanpa disertai perempuan. lalu kami 
bertanya: “bolehkah kami melakukan kebiri?” Rasulullah melarang kami melakukan itu” 

(HR. Bukhari). 
Di samping pendekatan qiyas, upaya pemandulan permanen bagi wanita juga 

bertentangan dengan salah satu lima prinsip universal dalam hukum Islam (maqashid 
syari’ah), yang menjiwai setiap sendi-sendi aturan dalam Islam, yaitu hifz an-nasl. Hikmah 
diblaik syariat nikah, selain pemenuhan kebutuhan biologis manusia, adalah melestarikan 
eksistensi manusia melalui keturunan yang sah yang dilahirkan dari hubungan suami-istri. 
Sementara upaya pemandulan permanen sangatlah bertolak dengan spririt tersebut. 40 
Dengan tinjauan maqashid ini mempertegas kesimpulan hukum haram melakukan 
pemandulan permanen bagi wanita melalui pendekatan qiyas. 

Dari penalaran qiyas serta pendekatan maqashid ini kemudian fukaha -di antaranya 
Syekh Ibnu Hajar al-Haitami yang telah disebut- mencetuskan satu kaidah atau ketentuan 
umum bahwa setiap tindakan kontrasepsi yang menghilangkan kemampuan hamil secara 

 
37 ‘Atiyah Shaqr, Fatawi al-Azhar, vol. 10, (CD: Maktabah Syamilah, tt.), 318. 
38 Al-Mausu’ah al-Kuwaitiyah, vol. 19, (Kuwait: Dar as-Salasil, 1427 H.), 119. 
39 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari, vol. 9, (Beirut: Dar al-‘Arafah, 1379 H.), 119. 
40 Jad al-Haq Ali Jad al-Haq, Fatawi al-Azhar, vol 2, (CD: Maktabah Syamilah, tt.), 318. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

113 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

total dan permanen, hukumnya haram. Dengan demikian maka seluruh metode kontrasepsi 
yang bersifat permanen maka hukumnya haram. 

Sementara itu, dalam penentuan apakah suatu metode kontrasepsi bersifat 
permanen atau sementara, tidak diharuskan adanya kepastian (qat’i) yang terbukti secara 
empiris atau nyata (muhaqqaq). Jika suatu metode kontrasepsi diperkirakan bersifat 
permanen berdasarkan dugaan kuat (dzan) yang berasal dari keterangan ahli, hal ini cukup 
untuk dikategorikan sebagai permanen, sehingga hukumnya haram. Pertimbanngan dugaan 
ini berdasarkan kaidah: 

 المظنون يجب العمل عليه كما في المقطوع 

“Setiap sesuatu yang bersifat dugaan (madznun) wajib digunakan sebagaimana yang 
bersifat pasti (maqthu’).”41 

 Kaidah ini sejalan dengan karakteristik fikih itu sendiri, di mana hukum fikih 
sebagian besar berisfat dugaan (dzan). Hal ini disebabkan oleh dalil-dalil fikih yang sifatnya 
memang dugaan (dzanni), seperti hadis ahad, produk fikih dari pendekatan qiyas, dan lain 
sebagainya.42 Oleh karena itu, setiap dalil, argumentasi, data yang kebenaran dan 
keberadaannya bersifat dugaan dapat dijadikan sebagai pertimbangan dalam memrumuskan 
hukum fikih. 

Inilah sebabnya Syekh Khatib as-Syirbini dalam menentukan hukum kontrasepsi 
tradisional menggunakan media kapur, bergantung pada dampak yang ditimbulkan 
beradsarkan dugaan. Jika diduga kuat berdampak permanen, maka hukumnya haram. 
Namun, jika tidak ada dugaan kuat seperti itu, maka tidak dilarang. 

والأولى حمل الأول على ما إذا لم يغلب على ظنه قطع الشهوة بالكلية بل تغيرها في الحال، ولو أراد إعادتها باستعمال  
 ضد تلك الأدوية لأمكنه ذلك، والثاني على القطع لها مطلقا. 

“Keterangan yang menyatakan tidak haram itu dipahami ketika tidak diduga kuat 
berdampak mematikan syahwat secara total, namun hanya sementara yang sekira ia 
hendak mengembalikannya dengan menggunakan obata penawar niscaya akan bisa 
kembali. Sedangkan hukum haram difahami jika berdampak mematikan syahwat secara 
total dan permanen”43 

 
41 Nur ad-Din Mahmud al-Fayumi, (Mukhtasar min Qawa’id al-‘Ala`I wa Kalam al-Asnawi, (Kediri: 

Dar al-Mubtadi`in, 2021), 14. 
42 Al-Asnawi, at-Tamhid fi Takhrij al-Furu’ ala al-Ushul, (Beirut: Muassis ar-Risalah, 1.444 H.), 51. 
43 Al-Khatib as-Syirbini, Mughni al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj, vol. 4, (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyah, 1994), 205. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

114 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Dengan pernyataan yang seirama, Syekh Wahbah az-Zuhaili, seorang pakar fikih 
ternama, merumuskan hukum haram untuk kontrasepsi modern dengan metode pengikatan 
pembulu darah ovarium bila diduga kuat (dzon) berdampak kemandulan permanen 
dikemudian hari. 

لا يجوز التداوي لمنع الحبل بالكلية. أو ربط عروق المبايض إذا ترتب عليه امتناع الحمل في المستقبل، والعبرة في  
 %. وكذلك الحكم في تعقيم الرجل.50ذلك لغلبة الظن، أي احتمال ما فوق 

“Tidak boleh mengonsumsi obat atau mengikat pembuluh darah ovarium jika berakibat 
ketidakmampuan hamil (permanen) di masa mendatang secara permanen. Tolok ukur 
dalam penentuan berdampak kemandulan permanen adalah dengan dugaan kuat, yaitu 
kemungkinan di atas 50 persen.”44 
Menurut keterangan para ahli, tubektomi adalah kontrasepsi bagi wanita yang 

dilakukan melalui operasi pada saluran tuba uterine, sehingga dianggap sebagai kontrasepsi 
permanen dan seumur hidup.45 berdasarkan data BKKBN, tingkat keberhasilan tubektomi 
dalam mencegah kehamilan mencapai angka 98,85 persen jika dilakukan sesuai standar dan 
prosedur yang ditetapkan.46  Meskipun ada teknik rekanalisasi yang dapat memulihkan 
kemampuan hamil, para ahli tetap menggolongkan tubektomi sebagai kontrasepsi 
permanen lantaran tubektomi ditujukan untuk pemandulan secara tetap atau kontrasepsi 
mantap. 

Berdasarkan keterangan dan data teserbut, maka tubektomi dalam perspektif fikih 
dihukumi haram karena termasuk tindakan menghilangkan kemampuan hamil secara total 
dan permanen. Pendekatan ini dalam metodologi bermazhab disebut dengan takhrij berupa 
pendekatan kaidah. Artinya, cakupan pendapat Syekh Ibn Hajar dapat meliputi persoalan 
tubektomi.  

Sedangkan rekanalisasi tidak dapat mengubah status keharaman tubektomi karena 
beberapa alasan. Pertama, penyambungan melalui teknik rekanalisasi cenderung dianggap sebagai 
perbaikan fungsi organ yang rusak, bukan pemulihan kemampuan hamil yang hilang secara 
sementara. Hal ini disebabkan rekanalisasi melibatkan proses pembedahan. Kedua, metode 
tubektomi yang dilakukan melalui pembedahan lebih mirip dengan pengebirian dibandingkan 
dengan 'azl, karena pengebirian menyebabkan kerusakan fungsi organ tubuh, sementara 'azl sama 
sekali tidak merusak fungsi organ. Para ulama juga tidak akan melegalkan tindakan pengebirian 

 
44  Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh”. (Damaskus: Dar al-Fikr, cet. 12 tt.), 2644, 4. 
45 Ainul Maghfiroh, “Hubungan Pengetahuan Terhadap Pemakaian Kontrasepsi Tubektomi”. Jurnal 

Ilmiyah Permas: Jurnal Ilmiyah STIKES Kendal, 13 (3), 2023: 952. 
46 Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional, Sterilisasi Kurang Mendongkrak Penurunan 

Fertilisasi, (t.t, Angkasa Baru, 2011), 1. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

115 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

meskipun ada teknik penyambungan kembali, karena pengebirian merupakan tindakan yang sejak 
awal dapat merusak fungsi dan organ reproduksi serta memiliki dampak permanen. Ketiga, 
tubektomi dilakukan melibatkan pembedahan, sehingga tidak memungkinkan seseorang untuk 
memulihkan fungsi tersebut kapan pun diinginkan. 
KESIMPULAN 

Berdasarkan analisa yang mendalam menggunakan pendekatan bermazhab dengan metode 
takhrij, dapat disimpulkan bahwa hukum tubektomi adalah haram dan keberhasilan 
rekanalisasi tidak mempengaruhi hukum tersebut. konsistensi keharaman tubektobmi 
didasari karena: pertama, tubektomi dianggap permanen, karena organ reproduksi tidak 
dapat kembali berfungsi tanpa intervensi medis seperti pembedahan rekanalisasi. Tindakan 
permanen yang merusak fungsi ini melanggar aturan kontrasepsi dalam Islam. Kedua, 
rekanalisasi lebih berisat memperbaiki fungsi organ yang rusak, bukan mengembalikan 
kemampuan hamil secara alami. Hal ini menegaskan bahwa tubektomi tidak bersifat 
sementara, melainkan pemandulan secara permanen. Ketiga, tubektomi lebih serupa dengan 
kebiri dibanding ‘azl. Tubektomi melibatkan pembedahan yang merusak fungsi reproduksi 
secara permanen, sedangkan ‘azl sejak awal dimaksudkan untuk penundaan sementara tanpa 
merusak fungsi organ. Kesmipulan ini memperkuat fatwa yang dikeluarkan oleh Nahdlatul 
Ulama yang konsiaten dengan keharaman tubektomi, dan berlawanan dengan fatwa MUI 
2012 dan Zuhdi yang membolehkan tuebtomi jika terjamin dapat dipulihkan melalui 
rekanalisasi, serta penilitian Firti yang membolehkan tubektomi atas dasar maslahat. 
Pendekatan bermazhab dengan metode takhrij dalam studi ini menghasilkan analisis yang 
mendalam dan tajam terhadap ‘illat hukum, sehingga memberikan pemahaman yang lebih 
akurat dan komprehensif tentang masalah ini. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Akhmad Farid Mawardi Sufyan dan Herlina Utami. “Analisis Kritis Pendapat Masjfuk Zuhdi 

tentang Sterilisasi pada Program Keluarga Berencana” Journal of Indonesian Islamic 
Family Law, 4 /2(2022): 210-237. 

Al-Asnawi, at-Tamhid fi Takhrij al-Furu’ ala al-Ushul. Beirut: Muassis ar-Risalah, 1444 H. 
An-Nawawi. Raudhat at-Thalibin. Beirut: al-Maktabah al-Islami, 1991. 
Al-Fayumi, Nur ad-Din Mahmud.Mukhtasar min Qawa’id al-‘Ala`I wa Kalam al-Asnawi. 

Kediri: Dar al-Mubtadi`in, 2021. 
Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya ‘Ulumu ad-Din. Beirut: Dar al-Ma’rifah,2005.  
Al-Haitami, Ibn Hajr. Tuhfat al-Muhtaj bi Syarh al-Minhaj. Mesir: al-Maktabah at-Tijariyah 
1983. 
Al-Haramain, Nihayat al-Mathlab fi Dirayat al-Mazhab.Beirut: Dar al-Minhaj, 2007. 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10


 
 

116 
 

 

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373 
Volume 0 (0), Bulan 2024 

DOI: https://doi.org/10.61570/syariah 

Al-Mathiri, Turki ‘Isa, et al. ad-Durar al-Bahiyah min al-Fatawa al-Kuwaitiyyah. Kaero: Idarat 
al-Ifta, 2015. 

Ali, Jad al-Haq. Fatawi al-Azhar. CD: Maktabah Syamilah,2000 
Ar-Ramli, Syihab ad-Din ar-Ramli. Fatawi ar-Ramli. tp: al-Maktabah al-Islamiyah,2000 

As-Suyuti, al-Asybah wa an-Nadza`ir fi al-Furu’. tp: al-Haramain, tt. 
Az-Zarkasyi, al-Mantsur fi al-Qawaid. tp: Wizara al-Awqaf al-Kuwaitiyah, 1985. 
Az-Zuhaili, Wahbah. al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh. Damaskus: Dar al-Fikr, tt. 
Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional, Sterilisasi Kurang Mendongkrak 

Penurunan Fertilisasi, penerbit angkasa baru,2011. 
Departemen kesetahan RI. Buku Panduan Praktis Pelayanan Kontrasepsi. Edisi 1. Jakarta: 

Yayasan Bina Pustaka Sarwono Prawiroharjo d.a Fakultas Kedokteran 
Universitas Indonesia Bagian Obstetri dan Ginekologi, 2003. 

Hatta, Fitri Annisa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui 
Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, Program Studi Hukum, 
IAIN Madura. 

‘Izz ad-Din bin Abd as-Salam. Qawaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam. Kaero: Maktabah al-
Kulliyat al-Azhariyyah, 1991. 

Masitoh, Siti. “Sterilisasi dalam Keluarga Berencana, Analisis Komparatif antara Fatwa MUI 
tahun 2012 dan NU tahun 1989,” Skripsi Fakultas Syariah dan dan Hukum UIN 
Syarif Hidayatullah Jakarta,2013. 

Maghfiroh, Ainul, “Hubungan Pengetahuan Terhadap Pemakaian Kontrasepsi Tubektomi” 
Jurnal Ilmiah Permas: Jurnal Ilmiah STIKES KendalVol. 13 No. 3 (2023): 951-956 

Mawardi Farid, Akhmad Dkk, “Analisis Kritis Pendapat Masjfuk Zuhdi tentang Sterilisasi pada 
Program Keluarga Berencana” Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family 
Law, 4 (2), 2022: 210-237 

Muhyidin, “Fatwa MUI tentang Vasektomi”, Jurnal Ahkam 24 no,01 (2014): 72. 
Muhammad Lutfi dan Annisa Fitriani. “Rekanalisasi Tuba Fallopi Paska Sterilisasi dan Luaran 

Kehamilannya”. Jurnal Kesehatan Reproduksi, vol. 8 No. (2021) 
Prokami, Imani. 30 Pertanyaan Seputar Kesehatan. Karangnyar: Intera dan Smart Media 
Prima, 2020.  
Pangestuning, Trisna.” Analisis Perbandingan Tingkat Kepuasan Seksual Wanita dengan 

Tubektomi dan tidak dengan Tubektomi di Makassar 2015.” Tesis S2 Universitas 
Hasanuddin, 2015. 

Syibramulisi, ‘Aly. Hasyiyah ala Nihayat al-Muhtaj. Beirut: Dar al-Fikr,1984. 
Saqr, ‘Athiyah. Fatawi al-Azhar. CD: Maktabah Syamilah, tt. 
 
 

https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

