s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Meninjau Ulang Fatwa Hukum Tubektomi Melalui Pendekatan Baru
“Manhaj Bermazhab”

Fathur Rohman,' Hilmi Husaini Zuhri*
"Ma’had Aly Lirboyo Kota Kediri
’JAIN Kediri
fathur_first@yahoo.com

’hilmihusainil4@gmail.com

Abstract

Tubectomy, a permanent contraceptive procedure, generates debate within Islamic law
concerning its validity. This study aims to evaluate the legality of tubectomy using a mazhab-
based approach through the takhrij method, which is a method for deriving legal rulings from
the perspective of Islamic schools of thought. The research critiques views permitting
tubectomy based on changes in legal rulings due to changes in 'illat and maslahat mursalah, and
compares the fatwas of the Indonesian Ulema Council (MUI), Nahdlatul Ulama (NU), and
academic perspectives from Fitri A.N., Akhmad Farid M.S., and Herlina Utami. A qualitative
descriptive-analytical method is employed to analyze various sources, including classical figh
texts and contemporary fatwas. The findings indicate that tubectomy is deemed haram and that
the success of rekanalisasi does not alter this ruling. The consistency of this prohibition is based
on the fact that reproductive organs cannot return to their natural function without medical
intervention, thereby violating Islamic contraceptive principles. This conclusion supports the
fatwa of NU which asserts the prohibition of tubectomy and rejects views allowing it under the
condition of rekanalisasi. The study offers an in-depth understanding of the legal status of
tubectomy and invites further discussion on contraceptive methods within modern Islamic
jurisprudence.

Key words: Tubectomy, Takhrij, Islamic Jurisprudence, Rekanalisasi, Critique

Abstrak

Tubektomi, prosedur kontrasepsi permanen, menimbulkan perdebatan dalam hukum Islam
terkait keabsahannya. Penelitian ini bertujuan untuk mengevaluasi hukum tubektomi dengan
pendekatan manhaj bermazhab melalui metode takhrij, yang merupakan metode merumuskan
hukum dalam perspektif mazhab Islam, mengkritisi pandangan yang membolehkannya
berdasarkan perubahan hukum akibat perubahan illat, dan maslahat mursalah dan
membandingkan fatwa MUI, Nahdlatul Ulama (NU), serta pandangan akademisi seperti Fitri
AN., Akhmad Farid M.S., dan Herlina Utami. Metode kualitatif deskriptif-analitis digunakan
untuk menganalisis berbagai sumber, termasuk kitab fikih klasik dan fatwa kontemporer. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa hukum tubektomi adalah haram dan keberhasilan rekanalisasi
tidak mempengaruhi hukum tersebut. Konsistensi Keharaman ini karena organ reproduksi
tidak dapat kembali berfungsi tanpa intervensi medis, yang melanggar prinsip kontrasepsi
dalam Islam. Kesimpulan ini mendukung fatwa NU yang menegaskan keharaman tubektomi
dan menolak pandangan yang membolehkannya dengan syarat rekanalisasi. Penelitian ini
menawarkan pemahaman mendalam tentang hukum tubektomi dan membuka diskusi lebih
lanjut mengenai kontrasepsi dalam hukum Islam.

Kata kunci: Tubektomi, Takhrij, Fikih Islam, Rekanalisasi, kritik

929


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10
mailto:1fathur_first@yahoo.com
mailto:2hilmihusaini14@gmail.com

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

PENDAHULUAN

Tubektomi, prosedur medis untuk mencegah kehamilan secara permanen melalui operasi
pada saluran tuba uterine pada wanita' telah menimbulkan polemik di kalangan akademisi
dan praktisi hukum Islam. Meskipun efektif dalam pengendalian kelahiran, pertanyaan
mendasar mengenai keabsahannya dalam hukum Islam muncul karena dampaknya yang
tidak dapat dipulihkan secara alami.

Penelitian sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh Fitri A. N.? yang menggunakan
perspektif maslahah mursalah, serta Siti Masitoh’ yang membandingkan fatwa MUI dengan
hasil Bahtsul Masail NU tahun 1989, menunjukkan adanya perbedaan kesimpulan hukum
tentang tubektomi. Akhmad Farid M. S. dan Herlina Utami* juga membahas dinamika
hukum tubektomi, dengan hasil yang berbeda.

Penelitian ini bertujuan untuk menilai pendapat yang paling sesuai dengan hukum
fikih melalui pendekatan manhaj bermazhab dengan metode takhrij. Penelitian ini akan
mengevaluasi berbagai pandangan dan fatwa yang ada, serta memberikan kritik terhadap

metode maslahah mursalah yang digunakan oleh beberapa ulama modern.

Solusi medis seperti tubektomi perlu dievaluasi melalui pandangan hukum Islam
untuk memastikan kesesuaiannya dengan aturan agama. Islam memiliki panduan
komprehensif mengenai kesehatan dan pengobatan, termasuk tindakan medis yang
mempengaruhi kehidupan seseorang. Dengan menganalisis tubektomi melalui pendekatan
manhaj bermazhab dengan metode takhrij dan tinjauan terhadap fatwa MUI, NU, serta
penelitian terkait, studi ini bertujuan memberikan gambaran komprehensif mengenai
hukum tubektomi dan membuka ruang diskusi lebih lanjut tentang metode kontrasepsi
dalam hukum Islam di era modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini akan menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis
untuk mengeksplorasi pandangan hukum Islam mengenai tubektomi. Metode ini akan
memungkinkan analisis mendalam dan komprehensif terhadap pandangan fikih yang ada.

! Ainul Maghfiroh, “Hubungan Pengetahuan Terhadap Pemakaian Kontrasepsi Tubektomi”. Jurnal
Ilmiyah Permas: Jurnal Ilmiyah STIKES Kendal, 13 (3), 2023: 952.

? Fitri Annisa Hatta, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui
Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, Program Studi Hukum, IAIN Madura.

* Siti Masitoh, “Sterilisasi dalam Keluarga Berencana, Analisis Komparatif antara Fatwa MUI tahun
2012 dan NU tahun 1989,” Skripsi Fakultas Syariah dan

* Akhmad Farid Mawardi Sufyan dan Herlina Utami, “Analisis Kritis Pendapat Masjfuk Zuhdi
tentang Sterilisasi pada Program Keluarga Berencana” Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family Law, 4
(2), 2022: 210-237

100


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Penelitian ini juga menggunakan metode kepustakaan yang melibatkan pengumpulan dan
analisis materi dari berbagai sumber, seperti kitab fikih klasik, fikih kontemporer, fatwa
para ulama, jurnal ilmiyah dan sumber informasi lainnya yang relevan. Dalam mengelola
data, teknik analisis konten digunakan untuk mengidentifikasi tema yang relevan dengan
hukum Islam mengenai tubektomi. Dalam menjalankan penelitian, Langkah-langkah yang
ditempuh antara lain: pencarian dan pengumpulan referensi yang relevan dengan tema
penelitian dari berbagai sumber, kemudian mengelola data yang telah terkumpul,
menganalisanya kemudian merumuskan kesimpulan hukum fikih dengan pendekatan
manhaj bermazhab.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Analisis Fatwa MUI, Tanggapan Peneliti, dan Pandangan Nahdlatul Ulama

Dalam perjalanannya, pembahasan mengenai hukum sterilisasi berupa tubektomi
berkembang secara dinamis. Berbagai pihak ikut serta menelaah dan memberi putusan
hukum tentang tubektomi dari sudut pandang Islam. Terdapat tiga perspektif yang berbeda
mengenai hukum tubektomi antara lain: fatwa MUI, peneliti yang merespon fatwa MUI dan
putusan NU. Dinamika hukum tubektomi dalam tiga perspektif tersebut akan dijelaskan
sebagaimana berikut;

Pertama, dinamika hukum tubektomi dalam prespektif Majelis Ulama Indonesia
(MUI). Melalui koimisi fatwanya, MUI telah mengeluarkan sebanyak empat kali. Fatwa
yang kali pertama dikeluarkan pada tahun 1979 menetapkan hukum haram.® Fatwa tersebut
kemudian di perkuat dengan fatwa tahun 1983 dengan tambahan pengecualian boleh dalam
kondisi darurat.® Pada tahun 2009, MUI kembali mengeluarkan fatwa dengan hukum yang
sama.” Tiga putusan haram itu berdasar pada beberapa pertimbangan, dan alasan yang paling
pokok adalah bahwa tubektomi merupakan kontrasepsi berkarakter permanen dan tidak
dapat dikembalikan lagi kemampuan hamilnya. MUI sebetulnya juga menggelar seminar
nasional pada tahun 1990 guna meninjau ulang keputusan haram tahun 1979 karena telah
ditemukan rekanalisasi sebagai tindakan medis untuk memulihkan kemampuan hamil.
Dalam seminar itu, rekanalisasi dijadikan pertimbangan untuk membolehkan tubektomi

hanya pada kondisi darurat.® Selanjutnya, pada tahun 2012, MUI kembali mengeluarkan

* Departemen Agama RI, Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, (Jakarta: 2003) 331.

¢ Muhammad Hidayat, Analisis terhadap perubahan fatwa mejlis ulama Indonesia tentang hukum
vasektomi dan tubektomi, Skripsi, (Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim, 2011), 55. Dalam fitri A. N. H. 39

7 Fitri Annisa Hatta, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui
Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, 40, Program Studi Hukum, TAIN Madura

8 Fitri Annisa Hatta, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui
Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, 40, Program Studi Hukum, IAIN Madura

101


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

(@' Syariah Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

fatwa tentang tubektomi dengan hukum haram kecuali memenuhi lima syarat: pertama,
bertujuan tidak menyalahi syariat, kedua, tidak berdampak permanen, ketiga, kemampuan
hamil terjamin kembali melalui rekanalisasi, keempat, tidak berdampak bahaya pada yang
bersangkutan dan kelima, tidak terkategorikan kontrasepsi mantap.’

Perubahan fatwa MUI nampak terlihat secara substantif dalam dua putusan, yaitu
tahun 1983 yang membolehkan dalam kondisi darurat, dan tahun 2012: boleh dengan lima
syarat. Faktor utama yang mempengaruhi perubahan tersebut adalah tingkat keberhasilan
rekanilasi yang dapat mempengaruhi karakteristik pemandulan permanen pada tubektomi.
Hal ini dapat terlihat pada fatwa tahun 2012 yang menuangkan syarat kebolehan tubektomi
harus tidak berdampak permanen dan terjamin dapat mengembalikan kemampuan hamil
melalui rekanalisasi. Adapaun, syarat lainnya merupakan syarat normatif yang tidak identik
dengan tubekomi.

Kedua, respon para peneliti terhadap fatwa MUI di atas. Berbagai keputusan hukum
tentang tubektomi tersebut tidak luput dari objek kajian para peneliti, antara lain, Masjfuk
Zuhdi misalnya. [a menganalisa tentang fatwa haram MUI tahun 1983. Dalam analisanya, ia

menggunakan pendekatan kaidah fikih: dinamika hukum terpengaruhi oleh eksistensi ‘illat.

Loae g 15429 {al) oo («&Q-\

“Hukum berjalan seiring dengan alasan yang mendasari, baik ada dan ketiadaannya.”

Melalui kaidah ini, Zuhdi sampai pada kesimpulan bahwa fatwa haram tubektomi
yang terbangun atas ‘illat permanen sudah kehilangan relevansinya, lantaran upaya
pengembalian kemampuan hamil telah ditemukan melalui rekanalisiai, sehingga dapat
merubah sifat permanen dalam pemandulan tubektomi."”

Sayangnya Zuhdi tidak mempertimbangkan tingkat efektifitas rekanalisasi dalam
keberhasilan mengembalikan kemampuan hamil. Itulah sebabnya Zuhdi mendapat kritikan
tajam dari Akhamd Farid M.S dan Herlina Utami. Mereka berdua sepakat menolak
kesimpulan Zuhdi yang menyatakan tubektomi halal. Mereka memberi alasan karena
tingkat keberhasilan rekanalisasi hanya bertaraf asumtif (mutawahhamah), belum terbukti
(gyoiru muhaqqaq) dan tidak menjamin keberhasilannya, meskipun sebenarnya Farid dan
Utami sepakat dengan dasar teori kaidah yang digunakan Zuhdi. Kritik Farid dan Utami
didukung oleh sebuah fakta bahwa upaya penyambungan kembali bagi pelaku sterilisasi bisa

° Jjtima’ Ulama Indonesia 2012, Himpunan Keputusan Ijtima Ulama.
10 Masjfuk Zuhdi, Islam dan Keluarga Berencana di Indonesia, 40 dalam Akhamd Farid M. S dan
Herlina Utami 229

102


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

berhasil telah ada sejak 1980, tiga tahun mendahului fatwa haram MUL" Namun, hal itu
tidak menjadi pertimbangan MUI dalam menetapkan hukum, karena tingkat
keberhasilannya tidak terjamin. Farid dan Utami mendasarkan kesimpulannya dengan fakta
bahwa hasil rekanalisasi bersifat asumtif, dan bukti bahwa keberhasilan rekanalisasi masih
tergolong sedikit, hanya satu-dua bukti dan belum siginifikan, serta fakta bahwa praktek
rekanalisasi merupakan operasi yang rumit dan berbiaya tinggi. Hanya rumah sakit dan
doketer tertentu yang bisa melakukannya."

Dari Analisa Farid dan Utami terhadap penelitian Zuhdi, dapat disimpulkan bahwa
mereka semua sepakat dalam dua hal: pertama, keharaman tubektomi beradasar pada “illat
pemandulan permanen. Kedua, keharaman ini akan berubah jika ‘illat yang mendasari
keharaman telah hilang. Dua persamaan ini selaras dengan fatwa mutakhir MUI tahun 2012
yang menegaskan kobelahan tubektomi jika terjamin dapat dipulihkan melalui rekanalisasi.
Akan tetapi mereka berbeda dalam pembuktian ‘illat dalam kasus (tahqiq al-manath), yaitu
apakah tingkat keberhasilan rekanalisasi sudah cukup meyakinkan dapat mengembalikan
kemampuan hamil sehingga mengubah keharaman tubektomi menjadi halal. Menurut Farid
dan Utami tingkat keberhasilan rekanalisai belum cukup bisa mengubah hukum dengan
beberapa argumentasi tersebut, sedangkan menurut Zuhdi sudah cukup. Namun, sayangnya
Zuhdi tidak menyajikan argumentasi atas pernyatannya.

Di sisi lain, Fitri A. N. juga ikut serta dalam merespon fatwa MUI melalui
pendekatan maslahah mursalah. Setelah menyimpulkan hukum tubektomi dari fatwa MUI,
ia menambahkan bahwa tindakan sterilisasi -termasuk tubektomi- merupakan solusi bagi
pasutri yang telah memiliki keturunan dengan jumlah yang diinginkan dan bagi keluarga
yang memiliki kendala dalam ekonomi. la menegaskan bahwa kebolehan ini sesuai dengan
bentuk kemaslahatan.” Seacara tidak langsung Fitri A. N. menyimpulkan bahwa tubektomi
diperbolehkan karena faktor ekonomi dan faktor-faktor yang telah disebut.

Ketiga, hukum tubektomi dalam prespektif Nahdlatul Ulama (NU). NU juga
membahas hukum tubektomi melalui Lembaga Bahstul Masailnya. Pada Muktamar ke 28

' BKKBN, Vasektomi, http://iatim.bkkbn.go.id/berita.php?p berita detail&id—566, diakses tanggal
28 September 2021. dalam Akhmad Farid Mawardi Sufyan dan Herlina Utami, “Analisis Kritis Pendapat
Masjfuk Zuhdi tentang Sterilisasi pada Program Keluarga Berencana” Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic
Family Law, 4 (2), 2022: 230.

2 Akhmad Farid Mawardi Sufyan dan Herlina Utami, “Analisis Kritis Pendapat Masjfuk Zuhdi
tentang Sterilisasi pada Program Keluarga Berencana” Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family Law, 4
(2),2022: 230.

B Fitri Annisa Hatta, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui
Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, Program Studi Hukum, IAIN Madura, 61.

103


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

tahun 1989, NU memutuskan hukum penjarangan kehamilan secara umum. Dalam putusan
tersebut, hukum sterilisasi bergantung pada dampak dan cara yang digunakan. Bila sterilisasi
dampaknya temporal, atau kemampuan hamil dapat dikembalikan lagi serta cara yang
dilakukan tidak merusak atau menghilangkan bagian tubuh yang berfungsi, maka
hukumnya boleh. Sebaliknya, bila berdampak mematikan fungsi berketurunan (permanen)
atau dengan cara yang dapat merusak atau menghilangkan bagian tubuh yang berfungsi,
maka tidak diperbolehkan." Melihat dampak dan cara dalam tubektomi bersifat permanen
serta melibatkan proses pembedahanan, dapat simpulkan bahwa tubektomi berdasarkan
putusan NU hukumnya haram. Kesimpulan ini sesuai dengan hasil penelitian Siti Masitoh
yang menjelaskan perbedaan Keputusan NU dan fatwa MUI. Menurutnya, Keputusan NU
hanya melihat perbuatan tubektomi itu sendiri yang berdampak mematikan fungsi
berketurunan secara mutlak, tidak melihat pada keberhasilan pengembalian melalui
rekanalisasi. Sedangkan fatwa MUI menitik beratkan pada tingkat keberhasilan
rekanalisasi.”

Dari tiga prespektif data di atas, hukum tubektomi dapat disimpulkan menjadi tiga
kesimpulan besar yang berbeda: Pertama, boleh dengan syarat terjamin dapat dipulihkan
melalui rekanalisasi. Pendapat ini adalah fatwa MUI tahun 2012 dan senada dengan
kesimpulan Zuhdi. kedua, tubektomi menjadi boleh hanya karena merasa cukup dengan dua
anak dan memiliki kendala finansial. kesimpulan Ini adalah pendapat Fitri A. N. Ketiga,
haram, karena tubektomi bersifat permanen dan prosesnya melibatkan pembedahan serta
merusak fungsi organ reproduksi. Pendapat haram ini sesuai dengan keputusan NU, Zuhdi
dan Utami. Hanya saja, menurut Zuhdi dan Utami, hukum haram tersebut karena tingkat
keberhasilan rekanalisasi masih asumtif (mauhum) dan tidak nyata (muhaqqaq).

Untuk menganalisa perbedaan di atas, penulis menggunakan pendekatan manhaj
bermazhab,' melalui metode takhrij.” Pendekatan ini dipilih karena merupakan cara yang
paling praktis untuk meminimalisir kesalahan dalam memahami hukum Islam, memahami

dalil dan menerapakan kaidah-kaidah hukum, serta menjamin hukum yang ditetapkan

4 Solusi Problematika Aktual Hukum Islam, Keputusan Muktamar, Munas, dan Konbes Nahdlatul
Ulama 1926-2015, 448. Surabaya: Khalista bekerja sama dengan LTN PBNU 2019.

' Siti Masitoh, “Sterilisasi dalam Keluarga Berencana, Analisis Komparatif antara Fatwa MUI tahun
2012 dan NU tahun 1989,” Skripsi Fakultas Syariah dan Hukum, 78.

' Manhaj Bermazhab adalah metodologi pengambilan hukum syariah yang diterapkan dalam
penelitian Ma’had ‘Aly Lirboyo. Yaitu menjadikan pendapat atau metode ulama mu’tabar sebagai rujukan
dalam merumuskan hukum dengan jenis pendekatan tertentu. Pedoman Penulisan Karya [lmiyah Marhalah
Tsaniyah Ma’had ‘Aly Lirboyo 2024, 9.

7 Pendekatan takhrij merupakan salah satu jenis pendekatan bermazhab yang meliputi: ilhaqi, kaidah
fighiyah dan kaidah ushuliyah. Ibdi, 28-31.

104


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

berada dalam kerangka empat mazhab dan tidak keluar dari konsesus Ulama (ijma)." Hal ini
disebabkan bahwa pendekatan manhaj bermazhab dan metode takhrij merupakan suatu
metodologi yang dirancang oleh Ulama untuk merespon masalah aktual yang tidak

ditemukan dalam fatwa-fatwa Ulama terdahaulu.”

Kritik Pendapat Halal Bersyarat Perspektif Manhaj Bermazhab

Fatwa yang membolehkan tubektomi bersyarat didasarkan pada asumsi bahwa sifat
permanen prosedur tersebut dapat dihilangkan, dengan syarat adanya jaminan keberhaslian
rekanalisasi. Hal ini didukung oleh penelitian yang dilakukan oleh Zuhdi, Farid dan Utami
yang menggukanan pendekatan dinamika hukum sebagai landasan analisisis. Penelitian
tersebut menekankan bahwa keberhasilan rekanalisasi harus terbukti secara empiris untuk
menjadikan prosedur tubektomi dapat dibenarkan.

Jika ditinjau dari perspektif fikih, karakteristik permanen memang menjadi faktor
penentu dalam menentukan keharamannya, dan ini dijadikan sebagai kaidah atau ketentuan
umum dalam menentukan hukum kontrasepsi. Akan tetapi, sangat penting untuk
menganalisa sejauh mana maksud permanen tersebut, serta apa yang menjadi dasar dari sifat
permanen sebagai penentu hukum haram. Berdasarkan literatur fikih serta berbagai
pendapat para fukaha, dapat diketahui bahwa ketentuan ini berawal dari keharaman
pengebirian, sebuah metode kontrasepsi tradisional yang telah ada sejak era Rasulullah
SAW, pengebirian dilakukan dengan operasi sederhana untuk menghilangkan testis atau
dengan memotong organ kelamin, hingga mengakibatkan kemandulan secara permanen.*
Hal ini dapat dipahami dari keterangan Imam al-Khatib as-Syirbini, yang mengharamkan
penggunaan media seperti kapur, untuk menghilangkan gairah seksual (syahwat) secara
total, dan tidak dapat dipulihkan kembali, karena tindakan tersebut disamakan dengan
kebiri.
spedl s ab o i IS o 51 o Wy cbiadl e s ¥ gy s ilem e Y,

ikl U alaall o lally eells 4Gy 25V ells s Jlamals Wassle] s gy U 3 lauis o 2800

“Dan tidak mematikan syahwat (secara total) dengan kapur, karena semakna dengan

pengebrian... Keterangan yang menyatakan tidak haram itu dipahami ketika tidak diduga

'8 Abd al-Qadir al-Maliabari, Tahqiq al-Mathlab bi Ta’rif Mustalah al-Mazhab, (Beirut: Dar al-Kutub al-
[Imiyah, 1997, tt)189. Abd al-Basyir Al-Malibari, Dirasah Mausuiyyah li Istilahat as-Syafi'iyah, (Oman: Dar an-
Nur al-Mubin, 2015) 76, 72-74.

' Hilmi Ali, at-Takhrij al-Fighi fi Mazhab al-Imam as-Syafi’i, (Kaero: Dar al-Fath, 2023), 85.

20 Al-Mausu'ah al-Kuwaitiyah, vol. 19, (Kuwait: Dar as-Salasil, 1427 H.), 119.

105


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

(@' Syariah Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

kuat berdampak mematikan syahwat secara total, namun hanya sementara yang sekira ia
hendak mengembalikannya dengan menggunakan obat penawar niscaya akan bisa kembali.
Sedangkan hukum haram dipahami jika berdampak mematikan syahwat secara total dan
permanen”

Para pakar fikih kontemporer juga menegaskan bahwa landasan hukum haram
dalam pemandulan permanen bagi wanita adalah nalar analogi terhadap larangan
pengeberian. Salah satu pendapat yang mendukung hal ini disampaikan oleh Syekh ‘Atiyah
Shagr, seorang mufti ternama dari al-Azhar. la menyatakan:

Lol say e | 3 ol sLad 6500 sy

“Upaya pemandulan pada wanita hukumnya haram sebagaimana pengeberian pada pria”

Dalam hal ini, metode giyas (analogi) digunakan untuk menyamakan tindakan
tubektomi dengan kebiri karena keduanya memiliki ‘illat (alasan hukum) yang sama, yaitu
menyebabkan pemandulan permanen melalui pembedahan. Sebagaimana dalam kebiri,
kerusakan permanen yang diakibatkan oleh tubektomi menjadikannya haram. Keharaman
kebiri telah menjadi kesepakatan ulama,” yang didasarkan pada sejumlah dalil dari hadis, di
antaranya adalah hadis dari Sahabat Ibnu Mas'ud:

o5 Bla € gmsnd Wl i W el ade dl) Lo dl) Sy oo 5535 S 250 ) e
NO\X

“Abdullah bin Masud berkata: “Kami pernah perang bersama Rasulullah Saw. tanpa
disertai perempuan. lalu kami bertanya: “bolehkah kami melakukan kebiri?” Rasulullah melarang
kami melakukan itu” (HR. Bukhari).

Sementara itu, kelegalan kontrasepsi temporal berasal dari kebolehan melakukan
‘azl, yaitu metode kontrasepsi trasdisional yang tidak berdampak pemandulan karena hanya
mencegah sperma memasuki rahim untuk menghindari pembuahan, tanpa melibatkan
pembedahan dan merusak fungsi organ reproduksi. Kebolehan ini dipandang serupa dengan
kontrasepsi sementara lainnya. Hal ini dapat dipahami dari penjelasan Syekh ar-Ramli as-
Shagir yang menjelaskan bahwa kebolehan mengkonsumsi obat pencegah kehamilan selama

tidak sampai berdampak pemandulan permanen, karena serupa dengan ‘azl:

Lerets 080 L5l 05500 85 0095 @5 3 s Lo 0y 1800 iy b 0 68 5

2t Al-Khatib as-Syirbini, Mughni al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj, vol. 4, (Beirut: Dar al-Kutub al-
[lmiyah, 1994), 205.

2Atiyah Shaqr, Fatawi al-Azhar, vol. 10, (CD: Maktabah Syamilah, tt.), 318.
% Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari, vol. 9, (Beirut: Dar al-‘Arafah, 1379 H.), 119.

106


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

(@' Syariah Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

“lika dibedakan antara obat pemandulan dengan obat pencegah hamil dalam tempo
tertentu, sehingga yang kedua ini hukumnya sama dengan ‘azl, maka pendapat tersbut
kuat.”

Kesimpulan ini juga ditegaskan oleh ulasan Syekh Jad al-Hak, seorang mufti ternama

dari Mesir. Ia mengulas pendapatnya Syekh ‘Aly Syibramalisi yang membolehkan

kontrasepsi temporal:
AL 3 5l Lt o laels Bl 5la s

“Sykeh Ali Syibramalisi membolehklan kontrasepsi non-permanen karena serupa dengan
azl™”

Keoblehan ‘azl sendiri merupakan hukum yang telah disepakati fukaha lintas
mazhab, kecuali Ibn Hazm, sebagaimana dinyatakan dalam penelitian syekh Wahbah az-
Zuhaili.”* Kebolehan ini juga didasarkan pada beberapa dalil hadis, salah satunya adalah hadis

dari Sahabat Jabir:
.%g‘wsm‘gﬂjw&\ymdﬁ%cdodj,;uf;jx?du
“Sahabat Jabir berkata: kami melakukan ‘azl pada masa Rasulullah saw. berita ini sampai
kepadanya namun beliau tidak melarang.” (HR. Muslim)

Dari ulasan di atas, dapat disimpulkan bahwa sifat permanen merupakan penentu
keharaman kontrasepsi yang berakar dari keharaman kebiri. Seluruh metode kontrasepsi
permanen dihukumi haram karena disamakan dengan kebiri melalui metode metode giyas.
Sebaliknya, karaktersitik temporal yang menjadi penentu kebolehan kontrasepsi bersumber
dari bolehnya melakukan ‘azl, sehingga semua metode kontrasepsi temporal dihukumi boleh
berdasarkan pendekatan giyas terhadap hukum ‘azl.

Oleh karena keharaman kontrasepsi berawal dari hukum kebiri, hal ini menegaskan
bahwa, sifat permanen yang menentukan keharaman kontrasepsi merujuk pada tindakan
yang merusak fungsi organ tubuh melalui operasi atau pembedahan, yang menyebabkan
pemandulan selamanya. Penjelasan ini didukung oleh pernyataan Imam Nawawi, seorang
pakar dalam mazhab Syafi’i, yang menjelaskan bahwa ‘illat keharaman kebiri adalah karena
menyebabkan pemandulan total, yang dianggap sebagai bentuk perubahan ciptaan Allah

SWT dan menciderai organ tubuh.

¢ Ar-Ramli as-Shaghir, Nihayah al-Muhtaj ila Syar al-Minhaj, vol. 8 (Beirut, Dar al-Fikr 1984), 443.

% Jad al-Hagq Ali Jad al-Hagq, Fatawi al-Azhar, vol 2, (CD: Maktabah Syamilah, tt.), 318.

26 \Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, vol 4, (Damaskus: Dar al-Fikr, tt.), 2644.

7 An-Nawawi, Syah an-Nawawi ala al-Muslim, vol. 9, (Beirut: Dar Thya at-Turats al-‘Aaraby, 1319),
182.

107


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Menurut keterangan ahli, tubektomi adalah kontrasepsi untuk wanita yang
melibatkan tindakan operasi pada saluran tuba uterina, sehingga berdampak pemandulan
permanen dan seumur hidup.”® Data dari Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana
Nasional (BKKBN) menunjukkan bahwa tingkat keberhasilan metode ini dalam mencegah
kehamilan menyentuh angka 98,85 persen jika dilakukan sesuai standar dan prosedur
semestinya.”” ~ Meskipun telah ditemukan teknik rekanalisasi untuk memulihkan
kemampuan hamil, tubekomi tetap digolongkon sebagai kontrasepsi permanen lantaran
ditujukan untuk pemandulan secara tetap.

Berdasarkan keterangan dan data teserbut serta penjelasan mengenai konsep
permanen dalam perspektif fikih, keberhasilan rekanalisasi tidak dapat mempengaruhi
keharaman tubektomi. Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa tubektomi melibatkan proses
pembedahan yang merusak fungsi organ tubuh dengan tujuan untuk pemandulan seumur
hidup. Perbandingan antara tubektomi dan kebiri menunjukkan bahwa kedua tindakan ini
memiliki tujuan, proses dan dampak yang sama, yaitu pemandulan permanen melalui
pembedahan. Oleh karena itu, kedua tindakan ini haram dalam fikih. Tuebktomi, dengan
karakteristik dan prosesnya, lebih mirip dengan persoalan kebiri -yang merupakan dasar
bagi ketentuan konsep permanen- dibanding dengan karakteristik ‘azl -yang menjadi dasar
kebolehan kontrasepsi temporer-. Dalam ‘azl, sama sekali tidak ada porses pelukaan, dan
tidak ditujukan untuk pemandulan tetap. Selain itu, tidak ada Ulama yang membolehkan
kebiri, meskipun kemampuan reproduksi dapat dipulihkan kembali melalui metode
tertentu. Hal ini disebabkan pennyambungan dan pemulihan tersebut lebih dianggap
sebagai perbaikan fungsi organ yang telah rusak dari pada kembalinya kemampuan
reproduksi yang hilang sementara.

Dengan demikian, kesimpulan ini bertentangan dengan fatwa MUI tahun 2012,
Zuhdi, Farid dan Utami yang menyatakan bahwa keberhasilan rekanalisasi dapat
mempengaruhi hukum tubektomi, berdasarkan kaidah dinamika hukum. Kesalahan
mendasar dalam fatwa ini terletak pada pemahaman bahwa keberhasilan rekanalisasi dapat
menghilangkan ‘illat permanen tubektomi. Faktanya, meskipun rekanalisasi mungkin dapat
mengembalikan fungsi reproduksi, tubektomi tetap melibatkan tindakan pembedahan yang

menyebabkan kerusakan fungsi reproduksi dengan tujuan permanen, yang menjadikannya

28 Bkkbn 2019 dalam Ainul Maghfiroh, “Hubungan Pengetahuan Terhadap Pemakaian Kontrasepsi
Tubektomi”, Program Studi Hukum, TAIN Madura, 61.
Jurnal [lmiyah Permas: Jurnal Iimiyah STIKES Kendal, 13 (3), 2023: 952.

% Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional, Sterilisasi Kurang Mendongkrak Penurunan
Fertilisasi, (t.t, Angkasa Baru, 2011), 1.

108


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

(@' Syariah Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

setara dengan kebiri. kesalahan ini terjadi karena mereka tidak menelaah ‘illat tersebut
melalui kajian mendalam terhadap pendapat para fukaha, cenderung pragmatis dan tidak
menelusuri lebih jauh asal usul penemuan ‘illat tersebut. Dari uaraian ini, dapat terlihat
betapa pentingnya pendekatan manhaj bermazhab dalam analisis fikih, untuk memastikan
pemahaman yang lebih akurat dan mendalam tentang masalah tersebut.

Kritik Pendapat Halal dengan Dasar Maslahat. Fitri A. N.

Menurut penelitian Fitri, sterilisasi -termasuk tubektomi- dianggap sebagai solusi bagi
pasangan suami istri yang telah memiliki jumlah keturunan yang diinginkan dan
menghadapi kendala ekonomi. Kesimpulan ini diperoleh melalui pendekatan maslahah
mursalah dengan menjadikan pengaturan kehamilan dan kondisi ekonomi sebagai
kemaslahatan yang menjadi dasar kebolehan tubektomi. Namun, kesimpulan tersebut
tampak terburu-buru dan sangat lemah, karena Fitri tidak menyajikan argumentasi yang
memadai, serta tidak menjelaskan bagaimana maslahah mursalah diterapkan secara tepat
dalam kasus tubektomi.

Kesimpulan Fitri bertentangan dengan penggunaan pendekatan maslahah mursalah
itu sendiri. Secara metodologis, maslahah mursalah hanya adapat digunakan ketika tidak ada
dalil dari Alquran, hadis, ijma’ atau qiyas yang relevan dengan kasus yang diteliti. Hal ini
disebabkan karena tataran maslahah mursalah sebagai salah satu sumber hukum hanya boleh
digunakan untuk memperkuat dalil yang ada, bukan untuk menggantikannya. Syekh

Wahbah az-Zuhaili menerangkan:
ol amgs o 131 Ll plall ) gl W g o) T i T oS o 5l (3 _plis 2850 ey 13)
a1 a1 lally sl Jos cade opate s e ool sl whay @l bl

"lika ditemukan padanan kasus dalam syariat, baik dari Quran, Hadis dan Ijma, seorang
mujtahid harus menggunakan pendekatan Qiyas. Jika tidak ditemukan padanan kasus yang
memiliki kandungan ‘illat yang relevan untuk dijadikan dasar kontruksi hukum, maka
diperkenankan menggunakan pendekatan maslahat mursalah.”

Sementara itu, dalam kasus tubektomi, giyas sebagai dalil masih dapat digunakan,
seperti yang telah diuraikan dalam kritik terhadap fatwa bersyarat, dan akan diulas kembali
dalam pendekatan takhrij. Oleh karena itu, penggunaan maslahah mursalah dalam kasus ini

tidak tepat.

Pendekatan Takhirj dalam Problematika Tubektomi

3 \Wahbah az-Zuhaili, Ushu al-Figh al-Islami, vol. 2, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 757.

109


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Tubektomi merupakan salah satu metode kontrasepsi, dengan pendekatan manhaj
bermazab dan takhrij, pembahasan ini dapat dikaji dengan cara menelusuri dan
menyimpulkan hukum tentang pengaturan kehamilan secara umum dalam literatur fikih
kemudian dikaitkan dengan persoalan tubektomi.

Pengaturan kehamilan dalam perpsektif fikih -tanpa mempertimbangkan faktor
eksternal, seperti motif penggunaan dan semacamnya- terdapat dua macam: pertama,
pengaturan dengan metode penundaan kehamilan atau temporal, kedua, menggunakan
metode yang berdampak pemandulan permanen. Dua macam hukum kontrasepsi ini

diambil dari pendapat Syekh ar-Rasyidi:
o 5a LS o 2 Mo aliol e ankas ¥ 5e Jud ) o e L
“Adapun setiap upaya menghilangkan kemampuan hamil dalam jangka waktu tertentu,

dan tidak permanen, hukumnya tidak haram, sebagaimana yang telah jelas™"

Dan pendapat Syekh Ibn Hajar al-Haitami:
A 2y 05 288 4 7o LS abol o bl e L Jlomna %

“Haram menggunakan sesuatu yang dapat menghilangkan kemampuan hamil secara

permanen sebagaimana penjelasan banyak ulama.”

Kebolehan kontrasepsi temporal ini dapat dipahami melalui pendekatan giyas
terhadap kebolehan ‘azl, ‘azl merupakan teknik konrtasepsi tradisional yang tidak
berdampak pemandulan permanen lantaran metodenya hanya dengan mengupayakan agar
sperma tidak masuk dalam rahim untuk menghindari pembuahan, tanpa adanya upaya
pemandulan. Karakteristik temporal inilah yang menyamakan hukum di antara keduanya
dan menjadi satu ‘illat hukum dalam menentukan kebolehan kontrasepsi. Dalam refernsi
lain, Syekh ar-Ramli as-Shagir menegaskan bahwa jika mengkonsumsi obat pencegah
kehamilan tidak sampai berdampak pemandulan permanen maka tidak haram disamakan
dengan hukum ‘azl:

Laree O 56 05800 85 093 3y (3 e Lo 0y 0L iy Lo 0 35 )
“lika dibedakan antara obat pemandulan dengan obat pencegah hamil dalam tempo

tertentu, sehingga yang kedua ini hukumnya sama dengan ‘azl, maka pendapat tersbut

kuat. ™

' Ar-Rasyidi, Hasyiyah ala Nihayat al-Muhtaj, vol. 8 (Beirut: Dar al-Fikr, 1984), 136.

*2 Ibn Hajr al-Haitami, Tufat al-Muhtaj bi Syarh al-Minhaj, vol. 8 (Mesir, al-Maktabah at-Tijariyah
1983), 241.

3 Ar-Ramli as-Shaghir, Nihayah al-Muhtaj ila Syar al-Minhaj, vol. 8 (Beirut, Dar al-Fikr 1984), 443.

110


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373

(@' Syariah Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Sedangkan keoblehan ‘azl sendiri merupakan pokok maslahah yang menjadi magqis
alaih (padanan kasus). Sementara para fukaha’ lintas mazhab -selain Ibn Hazm- menyepakati
atas kebolehan ‘azl tersebut sebagaimana hasil penelitian Wahbah az-Zuhaili.** Kebolehan
‘azl ini berdasar pada beberapa dalil hadis, di antranya hadis Muslim:

gy o el sl ol ade Al Lo dl) gy e e J5m3 LS e 8

“Sahabat Jabir berkata: kami melakukan ‘azl pada masa Rasulullah saw. berita ini sampai

kepadanya namun beliau tidak melarang.” (HR. Muslim)

Berdasarkan nalar analogi ini, para fukaha kemudian menarik satu kesimpulan -di
antaranya adalah ar-Rasyidi yang telah dikutip sebelumnya- yang menjadi satu kaidah atau
standar umum dalam menentukan hukum kontrasepsi, yaitu: setiap tindakan kontrasepsi
yang tidak menghilangkan kemampuan hamil secara total hukumnya diperbolehkan. Dari
sini, dapat dipahami bahwa seluruh kontrasepsi temporal memiliki hukum mubah berdasar
pada ketentuan umum tersebut melalui pendekatan takhrij kaidah yang secara makna adalah
memberlakukan jangkaun teks terhadap kasus yang sedang dikaji, dalam hal ini adalah
kontrasepsi temporal, seperti KB spiral, kondom, obat-obatan dan sejenisnya.*

Adapun macam kontrasepsi yang kedua (berdampak permanen), hukum haram
tersebut berdasar pada bebeberapa dalil yang melandasinya, di antaranya pendekatan giyas
terhadap tindakan kebiri. Hal ini dapat dipahami dari keterangan yang disampaikan Imam
al-Khatib as-Syirbini dalam mengharamkan kontrasepsi dengan media kapur guna
menghilangkan gairah seksual (syahwat) secara total dan tidak dapat dikembalikan.
Menurutnya, tindakan tersebut sama dengan kebiri.
el s 4k o i 1L e o1 b Wy cslad | e g ¥ gy gilems b s Y,

s Wb plal o Bl alls 455 2,591 ells ais Jlaanals skl o1 1y (U 3 n s 250

“Dan tidak mematikan syahwat (secara total) dengan kapur, karena semakna dengan

pengebrian... Keterangan yang menyatakan tidak haram itu dipahami ketika tidak diduga

kuat berdampak mematikan syahwat secara total, namun hanya sementara yang sekira ia
hendak mengembalikannya dengan menggunakan obata penawar niscaya akan bisa

kembali. Sedangkan hukum haram difahami jika berdampak mematikan syahwat secara

total dan permanen’®

* \Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, vol 4, (Damaskus: Dar al-Fikr, tt.), 2644.

3 Ibid.

¢ Al-Khatib as-Syirbini, Mughni al-Mubhtaj ila Syarh al-Minhaj, vol. 4, (Beirut: Dar al-Kutub al-
I[lmiyah, 1994), 205.

111


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Syekh ‘Atiyah Shaqr, pakar fikih kontemporer dan seorang mufti Mesir
mempertegaskan bahwa permanen bagi wanita adalah nalar analogi terhadap larangan

pengeberian:

Lol pay e | 3 o, sLad 651 sy

“Upaya pemandulan pada wanita hukumnya haram sebagaimana pengeberian pada pria™’

Pengeberian -yang menjadi magqis alaih (padanan kasus) atas keharaman pemandulan
ini- dalam pengertian fukaha adalah sebuah metode kontrasepsi tradisional dengan cara
operasi sederhana untuk menghilangkan buah dzakar atau dengan memotong batang
kelamin sehingga berdampak kemandulan secara permanen.*® Karakter permanen inilah
kemudian menjadi satu ‘illat yang menyatukan hukum terhadap tindakan pemandulan bagi
wanita melalui metode apapun sehingga memiliki hukum haram.

Sementara itu, ulama bersepakat atas keharaman kebiri* berdasar pada beberapa
dalil hadis, di antaranya Hadis Sahabat Ibnu Masud:
o= Blas S asend Yildas L3 L) el ke dll boo dll Jgen o 5503 LS "1y el ae

NO\M
“Kami pernah perang bersama Rasulullah Saw. tanpa disertai perempuan. lalu kami
bertanya: “bolehkah kami melakukan kebiri?” Rasulullah melarang kami melakukan itu”
(HR. Bukhari).

Di samping pendekatan giyas, upaya pemandulan permanen bagi wanita juga
bertentangan dengan salah satu lima prinsip universal dalam hukum Islam (magqashid
syariah), yang menjiwai setiap sendi-sendi aturan dalam Islam, yaitu hifz an-nasl. Hikmah
diblaik syariat nikah, selain pemenuhan kebutuhan biologis manusia, adalah melestarikan
eksistensi manusia melalui keturunan yang sah yang dilahirkan dari hubungan suami-istri.
Sementara upaya pemandulan permanen sangatlah bertolak dengan spririt tersebut. *
Dengan tinjauan magqashid ini mempertegas kesimpulan hukum haram melakukan
pemandulan permanen bagi wanita melalui pendekatan qiyas.

Dari penalaran qiyas serta pendekatan magqashid ini kemudian fukaha -di antaranya
Syekh Ibnu Hajar al-Haitami yang telah disebut- mencetuskan satu kaidah atau ketentuan

umum bahwa setiap tindakan kontrasepsi yang menghilangkan kemampuan hamil secara

%7 ‘Atiyah Shagqr, Fatawi al-Azhar, vol. 10, (CD: Maktabah Syamilah, tt.), 318.

¥ Al-Mausu’ah al-Kuwaitiyah, vol. 19, (Kuwait: Dar as-Salasil, 1427 H.), 119.

% Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari, vol. 9, (Beirut: Dar al-‘Arafah, 1379 H.), 119.

“0 Jad al-Haq Ali Jad al-Haq, Fatawi al-Azhar, vol 2, (CD: Maktabah Syamilah, tt.), 318.

112


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

total dan permanen, hukumnya haram. Dengan demikian maka seluruh metode kontrasepsi
yang bersifat permanen maka hukumnya haram.

Sementara itu, dalam penentuan apakah suatu metode kontrasepsi bersifat
permanen atau sementara, tidak diharuskan adanya kepastian (qat’i) yang terbukti secara
empiris atau nyata (muhaqqaq). Jika suatu metode kontrasepsi diperkirakan bersifat
permanen berdasarkan dugaan kuat (dzan) yang berasal dari keterangan ahli, hal ini cukup
untuk dikategorikan sebagai permanen, sehingga hukumnya haram. Pertimbanngan dugaan

ini berdasarkan kaidah:

gkl LS ade Jundl gt 0yl

“Setiap sesuatu yang bersifat dugaan (madznun) wajib digunakan sebagaimana yang
bersifat pasti (maqthu).”

Kaidah ini sejalan dengan karakteristik fikih itu sendiri, di mana hukum fikih
sebagian besar berisfat dugaan (dzan). Hal ini disebabkan oleh dalil-dalil fikih yang sifatnya
memang dugaan (dzanni), seperti hadis ahad, produk fikih dari pendekatan giyas, dan lain

42

sebagainya.”” Oleh karena itu, setiap dalil, argumentasi, data yang kebenaran dan

keberadaannya bersifat dugaan dapat dijadikan sebagai pertimbangan dalam memrumuskan
hukum fikih.

Inilah sebabnya Syekh Khatib as-Syirbini dalam menentukan hukum kontrasepsi
tradisional menggunakan media kapur, bergantung pada dampak yang ditimbulkan
beradsarkan dugaan. Jika diduga kuat berdampak permanen, maka hukumnya haram.
Namun, jika tidak ada dugaan kuat seperti itu, maka tidak dilarang.

Jlamialy Lasale) o1 5 U1 3 Uiy 2S00l s 4l e i 151 s e B3 i L0,
Aillas U sl fo dlally cells 4SSy £p5W) ells i

“Keterangan yang menyatakan tidak haram itu dipahami ketika tidak diduga kuat

berdampak mematikan syahwat secara total, namun hanya sementara yang sekira ia

hendak mengembalikannya dengan menggunakan obata penawar niscaya akan bisa
kembali. Sedangkan hukum haram difahami jika berdampak mematikan syahwat secara

total dan permanen™?

' Nur ad-Din Mahmud al-Fayumi, (Mukhtasar min Qawa’id al-‘Ala’l wa Kalam al-Asnawi, (Kediri:
Dar al-Mubtadi'in, 2021), 14.

42 Al-Asnawi, at-Tambhid fi Takhrij al-Furu’ ala al-Ushul, (Beirut: Muassis ar-Risalah, 1.444 H.), 51.

# Al-Khatib as-Syirbini, Mughni al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj, vol. 4, (Beirut: Dar al-Kutub al-
I[lmiyah, 1994), 205.

113


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Dengan pernyataan yang seirama, Syekh Wahbah az-Zuhaili, seorang pakar fikih
ternama, merumuskan hukum haram untuk kontrasepsi modern dengan metode pengikatan
pembulu darah ovarium bila diduga kuat (dzon) berdampak kemandulan permanen
dikemudian hari.

G 8l Jeiall B Jud) g Lol e 35180 Gl G e daay 51 AU Jod) il gslasl) 02 Y
e i 3 o) Gl 750 G b e x| (Tl 2083 s
“Tidak boleh mengonsumsi obat atau mengikat pembuluh darah ovarium jika berakibat
ketidakmampuan hamil (permanen) di masa mendatang secara permanen. Tolok ukur
dalam penentuan berdampak kemandulan permanen adalah dengan dugaan kuat, yaitu
kemungkinan di atas 50 persen.”

Menurut keterangan para ahli, tubektomi adalah kontrasepsi bagi wanita yang
dilakukan melalui operasi pada saluran tuba uterine, sehingga dianggap sebagai kontrasepsi
permanen dan seumur hidup.* berdasarkan data BKKBN, tingkat keberhasilan tubektomi
dalam mencegah kehamilan mencapai angka 98,85 persen jika dilakukan sesuai standar dan

prosedur yang ditetapkan.*

Meskipun ada teknik rekanalisasi yang dapat memulihkan
kemampuan hamil, para ahli tetap menggolongkan tubektomi sebagai kontrasepsi
permanen lantaran tubektomi ditujukan untuk pemandulan secara tetap atau kontrasepsi
mantap.

Berdasarkan keterangan dan data teserbut, maka tubektomi dalam perspektif fikih
dihukumi haram karena termasuk tindakan menghilangkan kemampuan hamil secara total
dan permanen. Pendekatan ini dalam metodologi bermazhab disebut dengan takhrij berupa
pendekatan kaidah. Artinya, cakupan pendapat Syekh Ibn Hajar dapat meliputi persoalan
tubektomi.

Sedangkan rekanalisasi tidak dapat mengubah status keharaman tubektomi karena
beberapa alasan. Pertama, penyambungan melalui teknik rekanalisasi cenderung dianggap sebagai
perbaikan fungsi organ yang rusak, bukan pemulihan kemampuan hamil yang hilang secara
sementara. Hal ini disebabkan rekanalisasi melibatkan proses pembedahan. Kedua, metode
tubektomi yang dilakukan melalui pembedahan lebih mirip dengan pengebirian dibandingkan
dengan 'azl, karena pengebirian menyebabkan kerusakan fungsi organ tubuh, sementara 'azl sama

sekali tidak merusak fungsi organ. Para ulama juga tidak akan melegalkan tindakan pengebirian

# \Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh”. (Damaskus: Dar al-Fikr, cet. 12 tt.), 2644, 4.

4 Ainul Maghfiroh, “Hubungan Pengetahuan Terhadap Pemakaian Kontrasepsi Tubektomi”. Jurnal
Ilmiyah Permas: Jurnal I[lmiyah STIKES Kendal, 13 (3), 2023: 952.

46 Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional, Sterilisasi Kurang Mendongkrak Penurunan
Fertilisasi, (t.t, Angkasa Baru, 2011), 1.

114


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

meskipun ada teknik penyambungan kembali, karena pengebirian merupakan tindakan yang sejak
awal dapat merusak fungsi dan organ reproduksi serta memiliki dampak permanen. Ketiga,
tubektomi dilakukan melibatkan pembedahan, sehingga tidak memungkinkan seseorang untuk
memulihkan fungsi tersebut kapan pun diinginkan.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisa yang mendalam menggunakan pendekatan bermazhab dengan metode
takhrij, dapat disimpulkan bahwa hukum tubektomi adalah haram dan keberhasilan
rekanalisasi tidak mempengaruhi hukum tersebut. konsistensi keharaman tubektobmi
didasari karena: pertama, tubektomi dianggap permanen, karena organ reproduksi tidak
dapat kembali berfungsi tanpa intervensi medis seperti pembedahan rekanalisasi. Tindakan
permanen yang merusak fungsi ini melanggar aturan kontrasepsi dalam Islam. Kedua,
rekanalisasi lebih berisat memperbaiki fungsi organ yang rusak, bukan mengembalikan
kemampuan hamil secara alami. Hal ini menegaskan bahwa tubektomi tidak bersifat
sementara, melainkan pemandulan secara permanen. Ketiga, tubektomi lebih serupa dengan
kebiri dibanding ‘azl. Tubektomi melibatkan pembedahan yang merusak fungsi reproduksi
secara permanen, sedangkan ‘azl sejak awal dimaksudkan untuk penundaan sementara tanpa
merusak fungsi organ. Kesmipulan ini memperkuat fatwa yang dikeluarkan oleh Nahdlatul
Ulama yang konsiaten dengan keharaman tubektomi, dan berlawanan dengan fatwa MUI
2012 dan Zuhdi yang membolehkan tuebtomi jika terjamin dapat dipulihkan melalui
rekanalisasi, serta penilitian Firti yang membolehkan tubektomi atas dasar maslahat.
Pendekatan bermazhab dengan metode takhrij dalam studi ini menghasilkan analisis yang
mendalam dan tajam terhadap ‘illat hukum, sehingga memberikan pemahaman yang lebih

akurat dan komprehensif tentang masalah ini.

DAFTAR PUSTAKA

Akhmad Farid Mawardi Sufyan dan Herlina Utami. “Analisis Kritis Pendapat Masjfuk Zuhdi
tentang Sterilisasi pada Program Keluarga Berencana” Journal of Indonesian Islamic
Family Law, 4 /2(2022): 210-237.

Al-Asnawi, at-Tamhid fi Takhrij al-Furu’ala al-Ushul. Beirut: Muassis ar-Risalah, 1444 H.

An-Nawawi. Raudhat at-Thalibin. Beirut: al-Maktabah al-Islami, 1991.

Al-Fayumi, Nur ad-Din Mahmud.Mukhtasar min Qawa’id al-Ala’l wa Kalam al-Asnawi.
Kediri: Dar al-Mubtadi'in, 2021.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulumu ad-Din. Beirut: Dar al-Ma'rifah,2005.

Al-Haitami, Ibn Hajr. Tuhfat al-Muhtaj bi Syarh al-Minhaj. Mesir: al-Maktabah at-Tijariyah

1983.

Al-Haramain, Nihayat al-Mathlab fi Dirayat al-Mazhab.Beirut: Dar al-Minhaj, 2007.

115


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

s [ ] E-ISSN: 3025-0161 P-ISSN: 3025-3373
(-'. ' y arla Volume 0 (0), Bulan 2024

Journal of Figh Studies DOI: https://doi.org/10.61570/syariah

Al-Mathiri, Turki Isa, et al. ad-Durar al-Bahiyah min al-Fatawa al-Kuwaitiyyah. Kaero: Idarat
al-Ifta, 2015.

Ali, Jad al-Haq. Fatawi al-Azhar. CD: Maktabah Syamilah,2000

Ar-Ramli, Syihab ad-Din ar-Ramli. Fatawi ar-Ramli. tp: al-Maktabah al-Islamiyah,2000

As-Suyuti, al-Asybah wa an-Nadza'ir fi al-Furu’. tp: al-Haramain, tt.

Az-Zarkasyi, al-Mantsur fi al-Qawaid. tp: Wizara al-Awqaf al-Kuwaitiyah, 1985.

Az-Zuhaili, Wahbah. al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Damaskus: Dar al-Fikr, tt.

Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional, Sterilisasi Kurang Mendongkrak
Penurunan Fertilisasi, penerbit angkasa baru,2011.

Departemen kesetahan RI. Buku Panduan Praktis Pelayanan Kontrasepsi. Edisi 1. Jakarta:
Yayasan Bina Pustaka Sarwono Prawiroharjo d.a Fakultas Kedokteran
Universitas Indonesia Bagian Obstetri dan Ginekologi, 2003.

Hatta, Fitri Annisa. “Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pembatasan Keturunan Melalui
Vasektomi dan Tubektomi Perspektif Maslahah Mursalah”, Program Studi Hukum,
IAIN Madura.

‘Izz ad-Din bin Abd as-Salam. Qawaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam. Kaero: Maktabah al-
Kulliyat al-Azhariyyah, 1991.

Masitoh, Siti. “Sterilisasi dalam Keluarga Berencana, Analisis Komparatif antara Fatwa MUI
tahun 2012 dan NU tahun 1989,” Skripsi Fakultas Syariah dan dan Hukum UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta,2013.

Maghfiroh, Ainul, “Hubungan Pengetahuan Terhadap Pemakaian Kontrasepsi Tubektomi”
Jurnal [lmiah Permas: Jurnal IImiah STIKES KendalVol. 13 No. 3 (2023): 951-956

Mawardi Farid, Akhmad DKk, “Analisis Kritis Pendapat Masjfuk Zuhdi tentang Sterilisasi pada
Program Keluarga Berencana” Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family
Law, 4 (2), 2022: 210-237

Muhyidin, “Fatwa MUI tentang Vasektomi”, Jurnal Ahkam 24 no,01 (2014): 72.

Muhammad Lutfi dan Annisa Fitriani. “Rekanalisasi Tuba Fallopi Paska Sterilisasi dan Luaran
Kehamilannya’. Jurnal Kesehatan Reproduksi, vol. 8 No. (2021)

Prokami, Imani. 30 Pertanyaan Seputar Kesehatan. Karangnyar: Intera dan Smart Media

Prima, 2020.

Pangestuning, Trisna.” Analisis Perbandingan Tingkat Kepuasan Seksual Wanita dengan
Tubektomi dan tidak dengan Tubektomi di Makassar 2015.” Tesis S2 Universitas
Hasanuddin, 2015.

Syibramulisi, ‘Aly. Hasyiyah ala Nihayat al-Muhtaj. Beirut: Dar al-Fikr,1984.

Saqr, ‘Athiyah. Fatawi al-Azhar. CD: Maktabah Syamilah, tt.

116


https://doi.org/10.61570/syariah.v1i1.10

